sti. Sva zadovoljstva takvih muskaraca, ili pre njihovih modela, koji
u stvarnosti retko bivaju nadmaseni, budu¢i da su ljudi jos uvek bo-
lji od svoje kulture, nose u sebi neko latentno nasilje. Ono izgleda
kao da je usmereno ka drugima, za kojima ta osoba, leZerno zavalje-
na u svoju stolicu, odavno nema potrebe. Alj, to je zapravo proslo
nasilje nad samim sobom. Ako svako uzivanje ¢upa iz sebe neku
staru neprijatnost, onda se ta neprijatnost, koja se tako ponosito
trpi, ovde direktno, nepreobrazeno, stereotipski, uzdiZe u uzivanje:
za razliku od vina, svaka ¢asa viskija, svaki dim cigarete, podsec¢a
organizam na gadenje kojim je morao da plati prilagodavanje tako
snaznom nadraZaju i samo to se opaZa kao uZivanje. Prema tome,
te muskarcine su, po svojoj konstituciji, upravo onakvi kakvima ih
filmovi obi¢no prikazuju — mazohisti. U korenu njihovog sadizma
nalazi se laz i samo kao lazovi oni i postaju pravi sadisti, agenti
represije. Ipak, ta laZ nije niSta drugo nego potisnuta homoseksual-
nost, koja se predstavlja kao jedini dozvoljeni oblik heteroseksual-
nosti. Na Oksfordu se mogu razlikovati dve grupe studenata, tough
guys (Zestoki momci) i intelektualci; ovi drugi se skoro automatski
proglasavaju za feminizirane. Ima mnogo razloga da se veruje ka-
ko se i vladajuca klasa, na svom putu ka diktaturi, polarizuje na te
dve krajnosti. Takva dezintegracija je tajna njene integracije, uZzi-
vanja u jedinstvu bez radosti. Na kraju, Zestoki momci su ti koji se
pokazuju feminiziranim, jer su im kao Zrtve potrebni slabi¢i, da bi
sebi dokazali kako nisu takvi. Totalitarizam i homoseksualnost idu
zajedno. U svom raspadanju, subjekt negira sve §to nije od njegove
vrste. Suprotnosti snaznog muskarca i poslusnog mladica utapaju
se u poredak koji neumoljivo nameée muski princip dominacije.
Time $to sve svoje subjekte, bez izuzetka, ¢ak i one toboznje, pre-
tvara u svoje objekte, taj princip tone u potpunu pasivnost, u nesto
i doslovno Zensko.

52

Minima moralia

Refleksije iz oStec¢enog zivota

Theodor Adorno

1951.



mo krajnja suprotnost kolektivnom, naime, individua kao monada.
Priroda kolektivnog u laZznom drustvu moZe se najpreciznije sagle-
dati ako se prate apsolutno posebni interesi svakog pojedinca, i nije
potrebno mnogo da bi se u organizaciji sukobljenih poriva, pod pri-
matom Ja koje pokusava da udovolji nacelu stvarnosti, prepoznalo
nesto §to je, od samog pocetka, unutra$nja razbojnicka banda, s
vodom, sledbenicima, obredima, zakletvama na vernost, izdajama,
sukobima interesa, zaverama i ostalim ukrasima. Treba samo pogle-
dati ispade u kojima se individualno energi¢no suprotstavlja svom
okruzenju, kao u nastupima gneva. Gnevni ¢ovek uvek izgleda kao
da je voda bande sopstvenog Ja, koji svom nesvesnom nareduje da
udara bez milosti, dok mu se oci cakle od zadovoljstva §to se obraca
mnogima, koji su on sam. Sto je neko vise obuzet uzrokom svoje
agresivnosti, to savrSenije izrazava nacelo represivnog drustva. U
tom smislu, mozda vise nego u bilo kojem drugom, vazi nacelo da
je ono najindividualnije u isti mah i najopstije.

24. Tough baby*°

Odredeni izraz muZevnosti, vlastite ili tude, budi podozrenje.
On izrazava nezavisnost, zapovednicku sigurnost, precutno save-
zni$tvo svih muskaraca. Nekada se to, sa strahopostovanjem, zvalo
grubijanskom ¢udljivoséu; ona je sada demokratizovana, a filmski
junaci treba da i najnizim bankarskim sluzbenicima pokazu kako se
to radi. Arhetip je zgodni muskarac u smokingu, koji se kasno noc¢u
vraca u svoj momacki stan, pali diskretno svetlo i pravi sebi viski sa
sodom; brizljivo snimljeno Sustanje mineralne vode govori ono §to
arogantna usta zadrzavaju za sebe: da taj prezire sve $to ne mirise
na dim, kozu i kremu za brijanje, a narocito Zene, zbog cega ga ove i
salecu sa svih strana. Idealan oblik ljudskih odnosa za njega je klub,
ta arena posStovanja utemeljenog na skrupuloznoj beskrupulozno-

% Eng., ovde, ,Zestoka devojka“ili ,zestoka Zenska“.

51



politickoj ekonomiji, koja se inace izlaze stalnoj kritici, §to se mo-
Ze uporediti sa sauCesniStvom izmedu policije i podzemlja. Posto
je utopija odbacena, a jedinstvo teorije i prakse proglaseno za oba-
vezno, postali smo suviSe prakti¢ni. Strah od nemo¢i teorije pruza
izgovor za klanjanje pred svemoc¢nim procesom proizvodnje, ¢ime
se ta nemo¢ na kraju i priznaje. Odredena doza cinizma nije vise
strana ni autenti¢nom marksistickom jeziku, a danas se primecuje
i sve veca sli¢nost izmedu poslovnog mentaliteta i trezvenog kritic-
kog suda, izmedu vulgarnog materijalizma i onog drugog, u kojoj je
sve teze povudi jasnu crtu izmedu subjekta i objekta. — Poistovetiti
kulturu isklju¢ivo s lazima je nesto najpogubnije u trenutku kada
ona zaista postaje laz i Zeljno priziva takvo poistovecivanje da bi
kompromitovala svaku misao koja se tome jo$ uvek opire. Ako se
materijalni svet posmatra kao svet razmenske vrednosti, a kultura
kao sve §to odbija da prihvati njegovu dominaciju, onda je istina da
je to odbijanje iluzorno sve dok postojeée nastavlja da postoji. Alj,
posto je slobodna i pravedna razmena i sama laz, onda sve ono §to
je pobija u isti mah sluzi i istini: naspram laZi sveta robe, ¢ak i laz
koja je osuduje moze biti od koristi. Dosadas$nji neuspeh kulture
ne sme biti opravdanje za produbljivanje tog neuspeha, tako sto ¢e
se prosuto brasno polivati pivom, kao §to je to uradila Katarina.'®
Ljudi koji su upuéeni jedni na druge ne treba ni da pre¢utkuju svo-
je materijalne interese, niti da se prema njima ravnaju, ve¢ da ih
svesno ugrade u svoj odnose i tako ih prevazidu.

23. Plurale tantum?*®

Ako se drustvo zaista sastoji samo od reketa, kao §to nam govori
jedna savremena teorija, onda njegov najverniji model moze biti sa-

'8 Aluzija na ,dovitljivu“ mladu domacéicu iz bajke braée Grim, Der Frieder
und das Katherlieschen (Frederik i Katarina).
¥ Lat., samo u mnozini; re¢i koje imaju samo mnozinu.

50

Sadrzaj

Odlomci sa zadnjih korica stampanog izdanja
»Nada da se ostavi poruka u boci...“
Posveta

Prvi deo

1. Za Marsela Prusta . . . . .. ... ... .........
. Travnata humka . . . . ... ... ... ... ......
.Ribauwvodi . .. ... ..... ... ... ... .....
. Krajnja jasnoéa . . . . . . . ... ... ... ... ....
. Gospodine doktore, to je zaista lepood vas . . . . . . ..
CAntiteza ... oL
. They, the people . . . . . ... ... ... ... . ...
. Ako te zavedu losimomei . . . . ... ... ... ...
. Iznad svega, dragodete . . . . . ... ... ... ....
. Odvojeno-zajedno . . . . ... ... ... ........
Stoipostelja. . ...
nterpares . ... oo oo
. Zastita, pomocéisavet . . . ... ... ... ... ...
. Le bourgeois revenant . . . . ... ... ... ... ..
.Lanouvelavare . . . . ... ... ... ... ......
. O dijalektici takta . . . . . ... ... ... .......
.Sva prava zadrzana . . ... ... ... ..
. Prihvatiliste za beskucnike . . . . . . . ... ... ...
Nekucati . ... ... ... . .. ... .. ... ...
CStruwwelpeter . . Lo L Lo

O 0 1 O U1 b WD

D) = 1 b b R R
O O 00 3 N U1 W WD RO

10

17

22
22
23
25
26
27
28
30
31
33
34
34
35
36
38
39
40
42
43
44
45



21. Zamena nije dozvoljena . . . . . . . . ... ... ... 47
22. S prljavom vodom, bacitiidete . . ... ... .. ... 49
23. Plurale tantum . . . . . . .. ... ... ... 50
24. Toughbaby . . . . ... ... ... . ... . .. ... 51
25. Ne pomisljajnanjih . . . .. ... ... ... ..... 53
26. English spoken . . . . . ... ... . ... ... ... 53
27. On parle frangais . . . . . ... .. ... ... ... .. 54
28. Paysage . . . . . . . ... e 54
29. Patuljaste vocke . . . . . . ... ... ... ... 55
30. Prodomonostra. . . . . . .. ... ... ... 57
31. Macka iz dzaka . . . . ... ... ... ... 58
32. Divljaci nisu bolji ljudi . . . . . .. .. ... ... ... 59
33. Daleko od vatrene linije . . . . ... ... ... .... 61
34. S glavom u oblacima . . . . . ... ... L. 65
35. Povratak kulturi . . . . ... ... ... ... 65
36. Zdravljenasmrt . . . ... . ... ... ... ... 67
37. S ove strane principa zadovoljstva . . . . . . . ... .. 69
38. Pozivnaples . .. ... ... . . .. ... .. ... .. 71
39.Egojeld . . . . . ... ... 72
40. Uvek govori o tome, nikada ne misli o tome . . . . . . . 74
41. Iznutraispolja . . . . ... ... 76
42. Sloboda misli . . . . . ... ... ... ... ... 78
43. Samo bez zastrasivanja . . . . . . . . ... ... .. .. 80
44. Za postsokratovee . . . . . ... o 81
45. ,Kako samo bolesno izgleda sve Sto raste” . . . . . . .. 82
46. O moralnosti misljenja . . . . . . . .. ... ... ... 85
47. De gustibus est disputandum . . . . . . . .. ... ... 86
48. Za Anatola Fransa . . . . . . . . . ... ... ... . 88
49. Moralnost i temporalna sekvenca . . . . .. ... ... 90
50. Pukotine . . . . . . . ... 92
Drugi deo 95
51.Izaogledala . . . . ... ... ... . ... ... ... 95
52. Odakle roda donosidecu . . . . . ... ... ...... 99

22. S prljavom vodom, baciti i dete

Jedan od glavnih motiva kritike kulture, jo§ od pamtiveka, jeste
laz: to da kultura stvara iluziju drustva dostojnog coveka, koje ne
postoji; da prikriva materijalne uslove u kojima nastaje sve §to je
ljudsko; i da svojom utehom i uspavankama, sluzi odrzavanju losih
ekonomskih uslova Zivota. Re¢ je o shvatanju kulture kao ideologi-
je, koje na prvi pogled povezuje burZzoasko ucenje o mo¢i i njego-
vog protivnika — Nicea i Marksa. Ali, upravo to ucenje, kao i svaka
gromoglasna osuda lazi, pokazuje sumnjivu sklonost da i samo po-
stane ideologija. To se potvrduje i u sferi privatnog. Zaokupljenost
novcem i svim prateéim trvenjima, neumoljivo prodire duboko u
sve najneznije erotske veze, u najuzvisenije duhovne odnose. Pre-
ma tome, sa svojom doslednom logikom i patosom istine, kritika
kulture bi mogla zahtevati da svi odnosi budu svedeni na svoje ma-
terijalno poreklo, da se bezobzirno i otvoreno oblikuju u skladu sa
interesima ucesnika. Najzad, znacenje se nikada ne oslobada svo-
jih korena i zato bi bilo lako pronaci tragove nepravde, sentimen-
talnosti i osujeéenog i, samim tim, dvostruko otrovnog interesa, u
svemu §$to obavija materijalno ili posreduje u njemu. Ali, postupa-
ti radikalno u skladu s tim nacelom znacilo bi iskoreniti, zajedno
sa neistinitim, i ono istinito — sve ono §to se, ma koliko slabasno,
usuduje da istupi iz kruga opste prakse, svaki himeri¢ni nagovestaj
nekog plemenitijeg stanja - i tako direktno uvesti varvarstvo, zbog
Cije se posredne afirmacije kultura inace osuduje. U burzoaskoj kri-
tici kulture, posle Nicea, taj neocekivani obrt uvek je bio ocigle-
dan; Spengler ga je odusevljeno odobravao. Ali, ni marksisti nisu
bili imuni na njega. Kona¢no izleceni od socijaldemokratske vere u
progres i suoCeni s plimom varvarstva, oni se stalno nalaze u isku-
$enju da zagovaraju nekakvu ,objektivnu tendenciju® i da, iz oca-
janja, spas oc¢ekuju od smrtnog neprijatelja, koji bi, pod maskom
santiteze®, slepo i na neki misteriozan naéin, trebalo da doprine-
se srecnom ishodu. Naglasavanje materijalnog elementa naspram
duhovnog, kao neceg laznog, podsti¢e sumnjivu naklonost prema

49



radosti primaoca. To je znacilo biranje, posvecivanje nekog vreme-
na, skretanje s vlastitog puta, razmisljanje o drugom kao o subjektu:
suprotnost zaboravnosti. Danas je malo ko sposoban za tako nesto.
U najboljem slucaju, ljudi daruju ono $to bi pozeleli sebi, samo za
koju nijansu losije. Opadanje darivanja ogleda se i u Zalosnom izu-
mu artikala za poklon, na osnovu pretpostavke da vise niko ne zna
$ta da pokloni, jer to zapravo i ne Zeli. Ti artikli su nepovezani, kao
i njihovi kupci. Od prvog dana bili su mrtva zaliha. Sli¢no tome,
pravo na razmenu poklona porucuje primaocu: evo ti tvoja stvar,
radi s njom Sta hoces; ako ti se ne svida, nije me briga, uzmi neku
drugu. Za razliku od nelagodnosti koja prati uobicajene poklone,
u njihovoj pukoj zamenljivosti jo§ uvek ima neceg $to je humani-
je, jer ona makar omogucava primaocu da sam sebi pokloni nesto,
iako je to, naravno, u potpunoj suprotnosti s duhom darivanja.

Naspram velikog obilja roba dostupnih ¢ak i siromasnima, opa-
danje darivanja moze izgledati kao nesto nevazno, a refleksija o
tome kao obi¢na sentimentalnost. Ipak, ako je u uslovima preobilja
i ono postalo suvisno - §to je laz, kako privatno, tako i drustveno,
jer nema danas nikog ko ne bi mogao da zamisli nesto $to bi mu mo-
glo priustiti najveéu radost — oni koji vise ne daruju jos uvek mogu
imati potrebu za darivanjem. U njima venu nezamenljive sposobno-
u zivom dodiru s toplinom stvari. Hladnoca obavija sve $to rade,
nezne reci ostaju neizgovorene, a obziri nepokazani. Ta hladnoc¢a
se na kraju sveti onima od kojih se $iri. Svaki neizobli¢en odnos,
mozda ¢ak i ono $to je pomiriteljsko u samom organskom Zivotu,
jeste darivanje. Onaj koga logika sracunatosti uéini nesposobnim
za to, i sam postaje stvar i zaleduje se.

48

53.
54.
55.
56.
57.
58.
59.
60.
61.
62.
63.
64.
65.
66.
67.
68.
69.
70.
71.
72.
73.
74.
75.
76.
77.
78.
79.
80.
81.
82.
83.
84.
85.
86.

Glupiranje . . . . . . . . ... 100
Razbojnici . . . .. ... ... ... ... .. 101
Ako dozvoljavate . . . . . ... ... ... ... ... . 103
Istrazivanje porodi¢nog stabla . . . . . . .. ... ... 104
Iskopavanje . . . . ... ... . . 105
Istina o Hedi Gabler . . . ... ... .......... 106
Cimsamgaugledala . . . ... ............. 109
ReComoralu . ... ..... ... ... ......... 110
Apelacionisud . . . ... ... L. 111
Kraca izlaganja . . . . . . . .. ... .. 113
Smrt besmrtnosti . . . .. ... 114
Moralnost istil . . .. ... ... ... .. ....... 116
Izgladnelost . . . . . ... ... ... ... . . ... 116
Mesavina . . . . . ... 117
Nemerazanemeru . . . . .. ... ... ... ..... 118
Ljuditegledaju . . . . . ... ... ... .. ...... 120
Maliljudi . . ... ... ... ... ... ........ 121
Diletantsko mnjenje . . . . ... ... ... ...... 122
Pseudomenos . . . .. ... ... ... .. .. ..... 124
Drugaberba. . . . . . ... ... .. .. ... .. ... 125
Devijacija . . . .. .. . ... ... o 131
Mamut . . ... .. 133
Hladno konaciste . . . ... ... ... ... ...... 134
Galawvedera . . . ... ... ... .. ... ....... 136
Aukcija . . ... ... 137
Preko planina . . . . ... ... oL 140
Intellectus sacrificium intellectus . . . . .. ... ... 141
Dijagnoza . . . . . .. ... ... o . 143
Velikoimalo . . ... ... ... ... ... ...... 144
Tri koraka dalje . . . . . . ... .. ... ... ..... 146
Zamenik predsednika . . . . .. ... ... ... ... 148
Raspored . . . . . ... ... ... .. 150
Smotra. . . . . . ... 151
MaliHans . . . . ... ... i 153



87.Rvackiklub . . . ... ... ... ... ... ...... 154
88. Glupi Avgust . . . . . . ... 156
89.Ucena . . . . . . . . . 158
90. Zavod za gluvoneme . . . . . ... ... ... ... 158
91.Vandali . .. ... .. . ... ... 160
92. Slikovnica bez slika . . . . . . . .. ... .. ... ... 162
93. Svrhaikopija . . . .. .. ... 164
94. Politickadrama . . . . . . ... ... ... ... .... 166
95. Prigusivac idobos . . . . .. ... ... ... 168
96. Janusova palata . . . . . ... ... .. 170
97.Monada . . . .. ... ... ... ... ... ... .. 172
98. Zaostavstina . . . . . .. ... 175
99. Zlatni standard . . . . . . . ... ... ... ... ... 177
100. Surl’Eau . . . . . . e 181
Treéi deo 184
101. Biljka iz staklenika . . . . ... ... ... ...... 184
102. Uvek jos malo sporije napred . . . . . . ... ... .. 185
103. Mali baksuz . . . . . ... ... .. .. ... ..., 187
104. Golden Gate . . . . . .. ... .. ... .. ...... 188
105. Jos Cetvrtsata . . . . . .. ... 189
106. I cvetovisvi . . . . . . . .o 190
107. Ne cherchez plus mon coeur . . . . . ... ... ... 192
108. Princeza gusterica . . . . . . . . .. ... ... ... 194
109. L’inutile beauté . . . . . .. ... ... ... ..... 196
110. Konstanca . . . . . . . . . ... ... 197
111. Filemon i Baukida . . . . . . . . .. ... ... .... 198
112. Et dona ferentes . . . . . . .. . ... ... ... .. 199
113. Gundalo . . . . ... ... . ... 201
114. Heliotrop . . . . . . . . . . . 204
115. CiStO VINO .« . o o oo 205
116. I pocujte samo koliko je bio nevaljao . . . . . . . . .. 206
117. Il servo padrone . . . . . . . ... ... ... ..... 210
118. Stalnosvenize . . . . . . . ... ... ... 211

glavnog konobara, onda kao izraz detinjastog poverenja ili nedopu-
stiva bliskost. U formi nekoliko recenica o zdravlju i raspoloZenju
supruge, pre nego §to se prede na poslovni rucak, utilitarni poredak
preotima i ugraduje u sebe ¢ak i opoziciju prema sopstvenim svrha-
ma. Tabu na ¢isto poslovni razgovor i nesposobnost za neposredno
ljudsko obracanje zapravo su jedno te isto. Posto je sve posao, to
se ne sme tako nazvati, kao $to se ni u kuci obesenog ne pomi-
nje konopac. Iza pseudodemokratskog razbijanja ¢isto formalnih
oblika ponasanja, arhai¢ne uctivosti i beskorisnih razgovora, koji
se Cesto opravdano smatraju za najobicnije brbljanje, iza prividne
jasnoce i transparentnosti ljudskih odnosa, koji vise ne dopustaju
nista neodredeno, nastupa gola brutalnost. Direktna rec, bez skre-
tanja, oklevanja ili refleksije, koja se drugome baca pravo u lice,
ve¢ ima oblik i zvuénost komande, koju u fasizmu nemusti izdaju
onima koji ¢ute. Ogoljena stvarnost izmedu ljudi, koja je uklonila
sve ideoloske ukrase izmedu njih, i sama je postala ideologija, jer
se prema ljudima ophodi kao prema stvarima.

21. Zamena nije dozvoljena

Ljudi su zaboravili da poklanjaju. U narusavanju principa raz-
mene ima neceg apsurdnog i neverovatnog; ¢ak i deca na darodav-
ca ponekad gledaju s nepoverenjem, kao da je poklon samo trik
da im se proda Cetka ili sapun. U tu svrhu, imamo charity, admini-
strativno milosrde, koje treba da planski sakrije vidljive drustvene
rane. U tim organizovanim operacijama viSe nema mesta za ljud-
ske impulse, a ¢ak i darivanje, kroz sistem distribucije, na osnovu
odmerenog sledovanja, postaje poniZenje, zato §to primaoca tretira
kao predmet. Cak se i privatno darivanje poklona izopacilo u dru-
Stvenu funkciju, koja se obavlja nevoljno, s ¢vrstom kontrolom nad
sopstvenim dZzepom, uz skepti¢nu procenu drugog i minimalan na-
por. Istinsko darivanje je bila radost koja je izvirala iz zamisljanja

47



negativno, nosilo celu istinu o duhu prakse. Prakti¢ni zahtevi Zivo-
ta, koji bi navodno trebalo da koriste ¢oveku, u profitno zasnovanoj
ekonomiji sluze tome da sputaju sve $to je ljudsko, i $to se vise §i-
re, viSe odsecaju sve §to je nezno. Naime, neZnost izmedu ljudi nije
nista drugo nego svest o mogucnosti odnosa oslobodenih svrsis-
hodnosti, $to kao uteha dopire ¢ak i do onih opsednutih svrhom;
to je naslede starih privilegija, koje je obecavalo Zivot bez privi-
legija. Burzoaski razum je, zajedno s tim privilegijama, na kraju
ukinuo i to obecanje. Kada je vreme novac, onda je moralno stede-
ti vreme, narocito sopstveno, i ta se Stedljivost opravdava obzirom
prema drugima. Tu vlada potpuna otvorenost. Svaki veo koji bi se
mogao pojaviti u transakcijama izmedu ljudi, vidi se kao smetnja za
funkcionisanje sistema, u koji ovi nisu samo objektivno ugradeni
vec¢ se s njim ponosno poistovecuju. To Sto pri susretu razmenjuju
ravnodusne pozdrave, umesto da skidaju Sesire, to $to umesto pisa-
ma razmenjuju interne kancelarijske dopise, bez adrese ili potpisa,
samo su nasumicno izabrani simptomi bolesti koja zahvata ljudski
kontakt. Otudenje se ispoljava upravo kroz ukidanje distance iz-
medu ljudi. Naime, samo ako nisu stalno zaokupljeni davanjem i
uzimanjem, razmatranjima i sprovodenjem u delo, raspolaganjem
i funkcijom, izmedu ljudi moZe biti dovoljno prostora za ono fino
tkanje koje ih drzi zajedno i kroz ¢iju se spoljasnjost ono unutra-
$nje jedino moze kristalizovati. Cak su i neki reakcionari, poput
sledbenika K. G. Junga, primetili nesto od toga. U eseju G. R. Heje-
ra (Gustav Richard Heyer), iz zbornika grupe Eranos, ¢itamo: ,Po-
sebna navika ljudi koji jo$ nisu potpuno oblikovani civilizacijom
jeste da nekoj temi nikada ne prilaze direktno i da je neko vreme
¢ak ne smeju ni pominjati; naprotiv, razgovor se usmerava, kao
sam od sebe, u spiralama, ka svom pravom predmetu.” Suprotno
tome, najkraca veza izmedu dvoje ljudi danas je prava linija, kao
da su ovi tacke. Kao $to se zidovi kuc¢a danas prave iz jednog de-
la, tako je i malter koji povezuje ljude zamenjen pritiscima koji ih
drze zajedno. Sve §to je drugacdije, viSe se naprosto ne razume, ne-
go se posmatra, ako ne ba$ kao neki becki specijalitet, s grimasom

46

119.
120.
121.
122.
123.
124.
125.
126.
127.
128.
129.
130.
131.
132.
133.
134.
135.
136.
137.
138.
139.
140.
141.
142.
143.
144.
145.
146.
147.
148.
149.
150.
151.
152.

Ogledalo vrline . . . ... ... ... ... ...... 212
Kavaljer sruzom . . ... ... ... ......... 215
Rekvijem za Odetu . . . . ... ... ......... 217
Monogrami . . . .. ... oL 219
LoSdrugar . . . .. ... ... 222
Slagalica . . . . .. ... ... ... . 224
Olet . . . .. . . 225
LO o oo, 227
Wishful thinking . . . . . .. ... ... ... ... . 228
Regresije . . . . . ... oo 230
Korisnicki servis . . . . . . . ... ... ... 232
Sivoisivo . .. ... 233
Vuk kaobaka . . . .. ... ... L. 235
Skupocena reprodukcija . . . . . ... ... 239
Prilog intelektualnoj istoriji . . . . . . ... ... ... 240
Juvenalova greska . . . . . ... ... L. 243
Zrtveno jagnje . . . ... o oo 246
Exhibitionist . . . . ... ... ... o L. 247
Male boli, velike pesme . . . . . ... ... ... ... 249
Whoiswho . . ... ... ... ... ... . ..... 250
Adresa nepoznata . . . . ... ... ... ... ... 251
Consecutio temporum . . . . . . . ... ... ... .. 253
La nuance, encor . . . . . . . .. e 255
Tome sledi nemackipoj . . . . ... ... ... ... 257
Innuce . . .. ... ... .. o oo oL 258
Carobna frula . . .. ... ... ............ 260
Umetnicka figurica . . . .. ... ... ... ..... 262
Dedja bakalnica . . . ... ... ... ... ...... 264
Novissumum Organum . . . . .. ... ... ..... 266
Strvodernica . . . . . ... ... 269
Bez preterivanja, molim . . . . . .. ... ... .. .. 271
Najnovije izdanje . . . . . ... .. ... ....... 274
Teze protiv okultizma . . . . . ... ... .. .. ... 278
Cuvajte se zloupotrebe . . . . . .. ... .. ..... 287



153. Na kraju . . . . . ... .. ... . ... ... 290

Dodatak 291
LKeypeople . . ... ... ... . ... ... ... 292
II. Zakonska stavka . . . . . . . ... ... ... ... .. 293
III. Kakojeonivide . . . . . .. .. ... ... ....... 294
IV. Les Adieux . . . . . . . ... ... 295
V. Pitanje ¢asti . . . . . . . . . . .. ... .. 296
VL Post festum . . . . ... ... ... ... ... 297
VIL Dodi blize . . ... ... ... .. ... ........ 298
VIII. Umanjena vrednost . . . . ... ... ... ...... 300
IX. Prokrust . . . . . . . . 301
X. Preterivanja . . . . . . . . ... ... 303

Impresum 307

8

kod onih koji ulaze stvara losu naviku da se ne osvréu za sobomine
paze na unutrasnjost doma koji ih prima u sebe. Novi tip ljudi se ne
moze shvatiti bez razumevanja onoga s ¢ime se oni stalno sre¢u u
svom okruZenju, sve do najskrivenijih nervnih nadrazaja. Sta znaci
kada za subjekt viSe ne postoje prozorska krila koja treba rasiriti,
nego samo klizni ramovi koji se grubo gurnu, kada nema kvake
koje se lagano pritiska, ve¢ samo drski koje se naglo okrenu, kada
nema dvorista ispred kuce, iviénjaka koji odvaja od puta, ograde
oko vrta? Koji voza¢ automobila nije dosao u iskusenje, samo na
osnovu snage svog motora, da pregazi gamad — pesaka, dete, bici-
klistu? U pokretima koje masina zahteva od svojih izvrsilaca veé
su prisutni sva nasilnost, brutalnost i neprekidni udarci fasistickog
zlostavljanja. Za to odumiranje iskustva, odgovorna je, i to ne kao
poslednja, i ¢injenica da su stvari, u skladu sa zakonom C¢iste svr-
sishodnosti, poprimile oblik koji njihovu interakciju svodi na puku
primenu, bez ikakvog viska, bilo u slobodi ponasanja, bilo u autono-
miji stvari, koji bi mogao opstati kao jezgro iskustva, upravo zato
§to se ne iscrpljuje u trenutku akecije.

20. Struwwelpeter'®

Kada je Hjum (David Hume) pokusao da pred svojim kosmopo-
litskim, engleskim savremenicima odbrani epistemolosku kontem-
placiju, ono $to je medu tom gospodom oduvek bilo na lo§em glasu
kao ,(ista filozofija“ izneo je sledeéi argument: ,U svakom slucaju,
tacnost uvek koristi lepoti, a ispravno rasudivanje tananom oseca-
nju“” To je takode bilo pragmati¢no, ali opet je u sebi, posredno i

16 Struwwelpeter (1845): ,Janko Ras¢upanko®, u prevodu na hrvatski (Goran
Kauzlari¢, Andromeda, Rijeka, 1993; prvi hrvatski prevod se pojavio 1925). Pozna-
ta zbirka prica za decu Hajnriha Hofmana (Heinrich Hoffmann, 1809-1894), ¢esto
kritikovana zbog svojih surovih i autoritarnih pedagogkih primera.

'7 David Hume, An Enquiry concerning Human Understanding, 1748.

45



nije tako velika. U meduvremenu, ¢isto formalne $are, oslobadaju
se svake funkcije i prelaze u ornament, kao i elementarne kubisti¢-
ke forme. Naspram svega toga najbolje je ne preuzimati obaveze i
biti suzdrzan: voditi privatni Zivot, sve dok drustveni poredak i vla-
stite potrebe ne dopustaju nista drugo, ali ne pridavati tome veliki
znacaj, kao da je re¢ o neCemu drustveno opravdanom i individu-
alno primerenom. ,To je zapravo deo moje licne srece, $to nisam
vlasnik kuée®, pisao je Ni¢e u Radosnoj nauci.'® Danas tome treba
dodati: moralno je ne biti na svome u vlastitoj kuéi. To ukazuje na
teskoce u odnosu pojedinaca prema sopstvenom vlasnistvu, onda
kada nesto uopste poseduju. Stvar je u tome da se ima u vidu i izrazi
Cinjenica da privatno vlasnistvo vise ne pripada nikome posebno, u
smislu da je obilje potrosackih roba postalo potencijalno toliko ve-
liko da se nijedan pojedinac vise ne moze drzati principa njihovog
ograniCavanja; opet, neSto se mora posedovati, da se ne ni zapalo u
zavisnost ili oskudicu, $to samo doprinosi slepom produzetku vla-
snickih odnosa. Ali, teza ovog paradoksa vodi ka unistenju, ka ne-
voljnom zanemarivanju stvari, koje se neminovno okreée i protiv
samih ljudi; opet, antiteza, ¢im se izgovori, postaje ideologija onih
koji neciste savesti nastoje da zadrZe svoj posed. Pogresan Zivot se
ne moze Ziveti ispravno.

19. Ne kucati

Pokreti tehnike su precizni i grubi, kao i ljudi koje proizvodi.
Ona iz njihovog ponasanja odstranjuje svako oklevanje, promislja-
nje, uljudnost. Ono postaje neumoljivo, kao $to su to bili i istorijski
zahtevi stvari. Tako se, na primer, gubi sposobnost da se vrata za-
tvore tiho i obazrivo, a opet ¢vrsto. Ona od automobila ili frizidera
moraju se zalupiti s treskom, dok se neka, opet, zatvaraju sama, $to

15 Friedrich Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft,1882; prevedeno kao Vesela
nauka, Grafos, Beograd, 1989.

44

Odlomci sa zadnjih korica
stampanog izdanja

~Nas pogled na zivot skliznuo je u ideologiju, koja pri-
kriva ¢injenicu da Zivota vise nema.” (Posveta)

~Svedena i degradirana sustina zilavo se opire magiji
koja hoce da je pretvori u fasadu... Samo kroz suprot-
stavljanje proizvodnji, kao bi¢a koja jo$ uvek nisu sa-
svim obuhvacena tim poretkom, ljudi mogu do¢i do
nekih humanijih odnosa. Kada se ¢ak i privid Zivota,
koji sdma sfera potrosnje brani iz tako losih razloga,
potpuno izbrise, to ¢e znaciti pobedu ¢udovisnog ap-
soluta proizvodnje.“ (Posveta)

LPogresan zivot se ne moze Ziveti ispravno.” (br. 18)

,Logika istorije je destruktivna, kao i ljudska bica koje
proizvodi: gde god da ih vodi njihova inercija, ona sa-
mo reprodukuju ekvivalente prethodnih nesrec¢a. Nor-
malnost je smrt.“ (br. 33)

~Mozda ¢e istinskom drustvu dosaditi razvoj; mozda
¢e, u svojoj slobodi, ono ostaviti moguénosti neiskori-
$cenim, umesto da pod sumanutom prisilom jurisa na
udaljene zvezde. (br. 100)

»--- nada da se ostavi poruka u boci, pred narastaju¢om
plimom varvarstva, bila je prijateljska vizija.“ (br. 133)



»<Nada da se ostavi poruka u
boci...”

~Kakva sre¢na forma, ti dugacki aforizmi ili kratki ese-
ji, za vasu Minima moralia! Da li sam vam se uopste
zahvalio na knjizi? Verujem da je sve moguce. Ve¢ da-
nima sam prikovan za knjigu, kao namagnetisan, i sva-
kog dana ona se pokazuje kao najfascinantnije Stivo,
iako je taj obrok toliko koncentrisan da se moze uzi-
mati samo u malim zalogajima. Kazu da se Sirijusov
satelit, bele boje, sastoji od tako guste materije da bi je-
dan njen kubni col (in¢) na zemlji teZio celu tonu. Zato
ima strahovito snazno gravitaciono polje, sli¢no onom
koje okruzuje vasu knjigu. A tu su i ti prisno prima-
mljivi naslovi za kojima slede misaone figure od kojih
zastaje dah. Samo $to kaze$ sebi,Bilo je dosta za da-
nas!’, pojavi se jos jedan predivni naslov, kao iz bajke,
i ti se ve¢ baca$ u novu avanturu..” — Tomas Man, iz
pisma Adornu od 9. januara 1952

Ovo je novi prevod Adornove knjige Minima moralia. Do nekog
boljeg pokusaja, za koji ovako sigurno ostavljamo prostora, jedini
cilj ovog bio je da ¢itaoce priblizi ne¢emu §to nam je stari prevod
ipak uskratio: susretu s jednom od najboljih filozofskih proza napi-
sanih u proslom veku. Sada ¢emo, nadam se, mo¢i da vidimo kako
bi ta proza otprilike trebalo da izgleda i osetimo nesto od njenog
pravog dejstva.

Sa pisanjem ,aforizama® ili ,kratkih eseja“, u maniru Nic¢ea, ko-
ji su pre njega sledili i Valter Benjamin (Jednosmerna ulica, 1928)

10

18. Prihvatiliste za beskuénike

Teskoce u koje je danas zapao privatni Zivot otkriva sama nje-
gova pozornica. Stanovanje je zapravo postalo nemoguce. Tradici-
onalni domovi u kojima smo odrasli, poprimili su nesto nepodno-
§ljivo: svaki deli¢ udobnosti pla¢a se izdajom spoznaje, svaki trag
sigurnosti nekim budavim paktom porodi¢nih interesa. Novi, funk-
cionalni stanovi, projektovani kao tabula rasa, samo su kutije koje
su eksperti namenili malogradanima ili fabricki prostori zalutali u
sferu potros$nje, bez ikakve veze sa stanarima: oni su direktan 3Sa-
mar u lice Zudnji za nezavisnos¢u, koje ionako vise nema. Jedan
nemacki Casopis iz vremena pre Hitlera, objavio je, s prorockim
mazohizmom, kako moderni ¢ovek Zeli da spava $to blize zemlji,
kao Zzivotinja, da bi tako, zajedno s posteljom, ukinuo i prag ko-
ji deli javu od sna. Besani ljudi su raspoloZivi u svakom trenutku,
uvek spremni na sve, u isti mah budni i nesvesni. Svako ko potra-
71 utoliste u pravim, ali iznajmljenim stilskim ku¢ama, u njima se
ziv balzamuje. Oni koji pokusavaju da izbegnu odgovornosti stano-
vanja tako $to traze smestaj u hotelima ili names$tenim stanovima,
prave od prinudnih uslova izgnanstva, da tako kazemo, mudru nor-
mu. Kao i uvek, najgore prolaze oni koji nemaju nikakvog izbora.
Akoine zive u sirotinjskim Cetvrtima, onda stanuju u bungalovima,
da bi se ve¢ sutra mogli naci u nekoj kolibi, prikolici, kampu ili pod
vedrim nebom. Kuca je proslost. Unistavanje evropskih gradova,
kao i radni i koncentracioni logori, samo su izvr$ioci sudbine koju
je imanentni razvoj tehnologije odavno namenio kuéama. One su
dobre jos samo za to da se odbace, kao stare konzerve. Moguénost
stanovanja unisStena je mogucnoscu socijalistickog drustva, koja,
propustena, nastavlja da gura burzoasko drustvo ka njegovoj pro-
pasti. Nijedan pojedinac tu ne moZe nista uciniti. Cak i ako se po-
sveti dizajniranju namestaja ili unutrasnjoj dekoraciji, to ga odvlaci
u oblast kvaziumetnicke prefinjenosti, slicne onoj bibliofilskoj, ma
koliko inace bio protiv dekorativne umetnosti u najuzem smislu.
Posmatrana iz daljine, razlika izmedu beckih radionica i Bauhausa

43



hijerarhiji. Nominalizam takta pomaZe onom najopstijem - goloj,
spoljasnjoj sili vlasti — da trijumfuje ¢ak i u najintimnijim konste-
lacijama. Otpisivanje konvencije kao zastarelog, beskorisnog i spo-
ljasnjeg ukrasa samo potvrduje ono §to je postalo najupadljivije,
zivot pod direktnom dominacijom. To §to u usiljenom drugarstvu,
toj parodiji slobode, nedostatak ¢ak i te karikature takta ¢ini Zivot
jo$ nepodnosljivijim, samo jo$ jednom pokazuje do koje je mere
zajednicki Zivot ljudi u sadasnjim uslovima postao nemoguc.

17. Sva prava zadrzana

Pravi znamen naseg doba jeste da nijedno ljudsko bice, bez izu-
zetka, viSe ne moZze da odredi svoj Zivot u nekom iole pouzdanom
okviru, kao $to se to ranije moglo proceniti u trzi$nim odnosima. U
principu su svi, ¢ak i oni najmo¢niji, samo stvari. Cak ni profesija
generala viSe ne pruza odgovarajucu zastitu. U eri fasizma, vi$e ni-
kakav sporazum ne moze da zastiti glavni $tab od vazdus$nih napa-
da, dok komandante koji postuju tradicionalne mere opreza Hitler
vesa, a Can Kaj Sek im odrubljuje glave. Iz toga sledi da svako ko
pokusa da prezivi — a u pukom preZivljavanju je uvek bilo neceg
besmislenog, slicno onim snovima u kojima, posle iskustva kraja
sveta, polako milimo iz podruma - u isto vreme mora biti spreman
da svakog ¢asa okonca svoj zivot. To je Zalosna istina koja je pote-
kla iz Zaratustrinog raskosnog uéenja o slobodno izabranoj smrti.
Sloboda je suZena na Cistu negativnost, a ono §to je u vreme art
nouveau bilo poznato kao umiranje u lepoti, svelo se na Zelju da se
skrate beskrajna poniZenja zivljenja i beskrajne patnje umiranja, u
svetu u kojem se treba plasiti neCeg mnogo goreg od smrti. Objek-
tivni kraj humanizma je samo drugi izraz toga. On potvrduje da
je individualno kao takvo, kao nesto $to predstavlja ljudsku vrstu,
izgubilo autonomiju kroz koju se ta vrsta mogla ostvariti.

42

i Maks Horkhajmer (Sumrak: Beleske o Nemackoj, 1934)**, Adorno
je poceo jos 1934, na KoledZzu Merton, u Oksfordu, svom prvom
izgnanickom utocCistu. Te beleske su vremenom dobile jasniju for-
mu i naslov koji je bio blago ironi¢na aluzija na Magna moralia
(Velika etika), eticki spis koji neki i dalje pripisuju Aristotelu, iako
verovatno potice od nekog poznijeg aristotelovca. Prvih pedeset be-
leski Adorno je tokom 1944. zaokruzio u poklon Horkhajmeru za
njegov pedeseti rodendan, za vreme njihovog zajednickog izgnan-
stva u Americi (1938-1949). U tom obliku, taj izbor, koji ¢e kasnije
postati prvi deo knjige, nosio je posvetu: ,Pedeset aforizama za pe-
deseti rodendan Maksa Horkhajmera, Los Andeles — Njujork, 14.
februar 1945 Narednih pedeset aforizama, iz 1945, takode su bi-
li posveceni Horkhajmeru, ovog puta kao novogodi$nji poklon (za
novu 1946); treci deo je nastao tokom 1946-1947, dok je samo finale
napisano 1951, u Nemackoj, gde se knjiga prvi put i pojavila.

Novost u odnosu na stari prevod, iako ne i neko novoiskopano
blago, ¢ini dodatak sa deset aforizama koje je Adorno izbacio iz
konacne verzije rukopisa. Taj dodatak — ili odbitak — odavno je
dostupan u Adornovim Sabranim delima (jo$ od 1980), ali je tek od
skora poceo da se pojavljuje i u izdanjima na drugim jezicima.

U nemackom izvorniku, u knjizi krcatoj aluzijama, citatima, pa-
rafrazama, nema nijedne fusnote, bibliografske smernice, indeksa
ili nekih drugih pomagala. To u prvi mah moze delovati arogant-
no. Ipak, pogledajmo: ovo izdanje je pokriveno fusnotama, buduéi
da je svet Adornovih referenci u meduvremenu uglavnom iscezao;
malo ko ¢e danas neku svoju misao izraziti uz pomo¢ nekog detalja
iz Hebelovih drama ili iz operskih libreta iz XVIII i XIX veka. Ali
iz perspektive Adornove generacije (kao i nesto starijeg Horkhaj-
mera, kome je knjiga posvecéena), motivi kojima se sluzio najve¢im
delom spadaju u repertoar svakog iole uspesnijeg maturanta neke
klasi¢ne gimnazije — u ovom slucaju, malo sklonijeg lepoj knjizev-
nosti, muzici i idejama, ne toliko prirodnim naukama - uz dodatak
onih filozofskih, svakako nesto zahtevnijih, ali opet nimalo ezote-
ri¢nih. Opet, neke savremenije reference, kao i brojne fraze na en-

11



gleskom koje je Adorno ubacivao u hodu, potic¢u uglavnom iz ame-
rickog konteksta, kakav je bio za vreme njegovog izgnanstva, $to je
ovde, kao dovoljno blisko, detaljnije pokriveno samo u najefemer-
nijim slu¢ajevima.

Na ostale razloge za takvo izlaganje — koje ne zastajkuje sva-
ki ¢as, da bi svaki svoj korak opravdalo pred fantomskim ,prosec-
nim” ¢itaocem ili nekim zamisljenim autoritetom — osvrce se i sam
Adorno, na vi$e mesta, a narocito ubedljivo u aforizmu br. 50. Alj,
iako Adorno ni za trenutak ne popusta u svom neumoljivom filo-
zofskom pristupu — u izraZavanju u okvirima u kojima je formiran,
koje nije prihvatao zdravo za gotovo, ali koji su ga opet usmerili i
pomogli mu da razvije tako osobeni ,dijalekticki® stil — sve to ne
bi trebalo da predstavlja veliku tesko¢u. Ono $to sledi nije specija-
listi¢cko razmatranje filozofskih pojmova (kao u nekim Adornovim
predavanjima) ili sistemati¢no razvijanje programsko-kriti¢kih mo-
dela (kao u Negativnoj dijalektici ili Estetickoj teoriji) ve¢ poniranje
u najneposrednije iskustvo — o kojem prva istina glasi da je toli-
ko posredovano da se nikako ne moze smatrati za nespornu pola-
znu tacku (Posveta). Usred najkrvavijeg sunovrata ove civilizacije,
Adorno pokusava da dokudi §ta znaci biti i ostati ljudsko bice u sve-
tu koji ubrzano gubi i poslednje ljudske crte: u ,kulturi® koja je od
tada samo nastavila da hipertrofira u pogubni spoj ,krajnje tehnic-
ke perfekcije i totalnog slepila® (br. 33) i kojoj, kao takvoj, prava
ljudska bic¢a nisu ni potrebna (br. 4). Nismo pohadali iste $kole i isli
svi na casove klavira, ali eto nas opet pred istim iskusenjima.

Usput, u kretanju koje izgleda kao lastavicji let, iako je re¢ o do-
slednoj, eksperimentalnoj demonstraciji jednog misaonog metoda,
pogled puca na sve strane, otvara se pitanje za pitanjem, tako da to
sigurno nije nesto na $ta bi se knjiga mogla svesti. Ali toliko bi se
za pocetak moglo reéi o onome $to leZi u njenoj osnovi.

Jos nekoliko reéi o ¢udnovatoj, ali postojanoj putanji ove knji-
ge. Nastala je u emigraciji — podnaslov potice iz fraze o ,ostece-
nom Zivotu“ prognanih intelektualaca (br. 13), iako ¢e to, ovde i u
drugim Adornovim esejima, poprimiti najsire moguce znacenje —

12

¢aju ustuknula pred slepim konformizmom vlasnika automobila i
radio aparata. U prvih mah je izgledalo da je nestanak ceremonijal-
nog elementa koristio taktu. Oslobodeno od svih stranih i Stetnih
spoljasnjih uticaja, takti¢no ponasanje kao da je bilo vodeno samo
posebnom prirodom svakog ljudskog odnosa. Ipak, taj oslobodeni
takt svuda dospeva u teskoce, kao i svaki nominalizam. Takt nije
znafio samo podredivanje ceremonijalnim konvencijama: upravo
njima su se svi kasniji humanisti nemilice izrugivali. Naprotiv, is-
poljavanje takta je bilo paradoksalno kao i njegov istorijski polo-
Zaj. Ono je zahtevalo prakti¢no nemoguce izmirenje izmedu neo-
vla$cenih zahteva konvencije i razuzdanih zahteva individue. Takt
se moze meriti samo na osnovu konvencije. Ova druga, ma koliko
razvodnjena, predstavlja ono univerzalno, koje ¢ini samu supstan-
cu individualnog zahteva. Takt je utvrdivanje razlika. On se sastoji
iz svesti o odstupanjima. Ali, jednom osloboden, takt se suprotsta-
vlja individualnom s pozicija apsolutnog, bez i¢eg univerzalnog, na
osnovu ¢ega bi i ono individualno mogao da prepozna kao takvo, i
zato ga promasuje, da bi se na kraju ogresio o njega. Raspitivanje o
necijem zdravlju, kada se to viSe ne zahteva i ne ofekuje na osnovu
vaspitanja, deluje ispitivacki ili kao uvreda, a ¢utanje o osetljivim
stvarima shvata se kao prazna ravnodusnost, ¢im vise nema pravila
koja odreduju o emu se moze, odnosno ne moze pricati. Pojedinac
zato pocinje da neprijateljski reaguje na ispoljavanje takta i to s
razlogom: za neke izraze uctivosti on ima utisak da mu se ne obra-
¢aju kao ljudskom bicu, $to u njemu budi intuiciju o neljudskim
uslovima u kojima Zzivi, dok u¢tivom preti da ispadne neuctiv, zato
Sto uctivost i dalje koristi kao neku zastarelu privilegiju. Kona¢no
osloboden, Cisto individualni takt postaje obi¢na laZ. Ono $to se da-
nas od njega moZe pronaci u pojedincu jeste upravo ono $to uporno
ucutkuje: stvarna, a jos vise potencijalna mo¢, prisutna u svakome.
Iza zahteva da se pojedincu pride kao takvom, bez ikakve najave,
sasvim kako zasluzuje, lezi groznicava potreba da se precizno, na
osnovu precutnog priznanja prisutnog u svakoj njegovog reéi, utvr-
de njegovo mesto i Sanse u sve zatvorenijoj, a opet sveobuhvatnoj

41



16. O dijalektici takta

Gete, koji je bio potpuno svestan nemogucnosti istinski ljudskih
odnosa u nastupaju¢em industrijskom drustvu, izrazio je u svom
romanu o putovanjima Vilhelma Majstera!? ideju o taktu kao spa-
sonosnoj vezi izmedu otudenih ljudskih bi¢a. Takvo prilagodavanje
je za njega bilo nerazdvojno od odricanja, od napustanja potpune
bliskosti, strasti i nepomucene srece. Ljudsko se za njega sastojalo
iz samoobuzdavanja, §to je i zvani¢no, kao sopstveni cilj, prihvati-
lo neumoljivi tok istorije, neljudskost progresa i atrofiju subjekta.
Ali ono §to se od tada desilo, danas omogucava da se to Geteovo
odricanje ostvari. Takt i ljudskost — za njega jedno te isto — u medu-
vremenu su presli upravo onaj put od kojeg je trebalo da nas spasu.
Naime, takt, kao $to danas znamo, javlja se u konkretnom istorij-
skom trenutku. Bio je to ¢as kada se burzoaski pojedinac oslobodio
apsolutisticke prinude. Slobodan i usamljen, on istupa u svoje ime,
dok hijerarhijski oblici poStovanja i obzira, razvijeni u apsolutizmu,
ali sada liSeni svoje ekonomske osnove i mo¢i zastrasivanja, nasta-
vljaju da postoje u meri koja zajednicki zivot unutar privilegovanih
grupa ¢ini podnosljivim. Ta naizgled paradoksalna premijera apso-
lutizma i liberalizma, mozZe se primetiti svuda, od Vilhelma Majstera
do Betovenovog odnosa prema tradicionalnim obrascima kompozi-
cije, ¢ak i u Kantovoj logici subjektivne rekonstrukcije objektivno
obavezujucih ideja. Betovenove obavezne rekapitulacije posle dina-
mic¢nih ekspozicija, Kantova dedukcija sholasti¢kih kategorija iz je-
dinstva svesti, izrazito je ,takti¢na“. Pretpostavke takta su konven-
cije, u isti mah razbijene i jo$ uvek prisutne. Svedene na nepopra-
vljive ruSevine, te konvencije danas nastavljaju da Zive samo kao
parodije formi, kao proizvoljno skrpljene ili upaméene etikete na-
menjene neobavestenima, kao u pridikama novinskih kolumnista,
dok je svaka opsta saglasnost o njihovom moguéem ljudskom zna-

7. W. Goethe, Wilhelm Meisters Wanderjahre, oder Die Entsagenden (Godine
putovanja Vilhelma Majstera ili Odricanje, 1821).

40

a prvi put je odjeknula u posleratnoj Nemackoj, tada jo$ u rusevi-
nama, gde se pokazala kao neocekivani izdavacki uspeh. Prvi tiraz,
od 3.000 primeraka, brzo je planuo; zabeleZeno je ¢ak Sezdeset re-
levantnih prikaza, samo u prvih Sest meseci distribucije, pri ¢emu
neke odusevljene reakcije, kao §to je bila ona Manova, nisu ni do-
spele u javnost. Istorija je onda opet pocela da se ubrzava, kontekst
se menjao, ali interesovanje se nastavilo: do drugog izdanja, iz 1962,
knjiga je bila stalno dostampavana, a ukupni tiraz nemackog izda-
nja, do danas, procenjuje se na vise od 100.000 primeraka. Tako je
bilo makar u nemackim zemljama, gde se Adornova jedinstvena
sprega pristupa, tema i stila mogla iskusiti iz prve ruke — iako na-
ravno ostaje da i na nemac¢kom Adorna treba shvatiti ili imati sluha
za takvo $tivo, §to sigurno ne ide samo na osnovu vladanja nekim
jezikom.

Knjiga je, posredno, imala jo$ neke srecne posledice, neke od
kardinalnog znacaja. Do uspostavljanja prisnijeg kontakta sa ¢uve-
nim urednikom Peterom Zurkampom (1891-1959), koji je 1950. po-
krenuo svoju izdavacku kucu, Suhrkamp Verlag, Adorno je jos bio
daleko od potonje slave, ali je opet stekao znacajnu reputaciju, naj-
viSe zbog Dijalektike prosvetiteljstva (Adorno i Horkhajmer, 1944)
i Filozofije nove muzike (1949), a onda i kao autor najprovokativni-
jih priloga iz masivne studije Autoritarna licnost (The Authoritari-
an Personality, Njujork, 1950), iako ¢ée se ti tekstovi na nemackom
pojaviti tek 1968. To je pomoglo Adornu u ubedivanju opreznog
Zurkampa da se upusti u objavljivanje Benjaminove knjige Berlin-
sko detinjstvo oko 1900 (Berliner Kindheit um 1900, 1950, na osnovu
rukopisa iz 1933-1938) — i usput, Potrage za izgubljenim vremenom,
Marsela Prusta, Benjaminovog omiljenog autora, kome ¢e i Ador-
no ovde posvetiti nekoliko aforizama, ne samo pocasni prvi... U
programu za sezonu 1950-1951, Minima moralia je bila najavljena
zajedno s Benjaminom, T. S. Eliotom, Maksom Frisom, Brehtom i
Heseom. Posle neocekivanog uspeha knjige, Adorno se razmahao,
ali opet u korist prijatelja: prakti¢no je vratio u Nemacku, kao auto-
ra, Zigfrida Krakauera (Siegfried Kracauer, 1889-1966, koji ¢e osta-

13



ti u SAD), i inicirao novo izdanje Benjaminove Jednosmerne ulice
(1955), do tada skoro zaboravljene, kao i prvo dvotomno izdanje
njegovih eseja (1955, sve kod Suhrkamp Verlag). To je bilo presud-
no za budenje novog interesovanja za Benjaminovo delo, koje od
tada ne jenjava™**

Sve to ne znaci da se Adorno, ¢ak i sa Minima moralia, makar
donekle priblizio statusu ,popularnog autora®; o njemu je zaista be-
smisleno govoriti u tim okvirima. Ali opet je bilo neobi¢no, za knji-
gu zamisljenu kao rodendanski poklon prijatelju, napisanu prak-
ti¢no u izolaciji, bez ikakvih formalnih ili sadrzajnih ustupaka iroj
publici, na koju se u uslovima u kojima je nastajala nije ni pomi-
$ljalo, i kona¢no, za autora koji se rutinski opisuje kao jedan od
,najtezih“. Neobi¢no, ali kao 3to ¢e oni koji nastave s ¢itanjem br-
zo primetiti, ne i cudno: u tom probijanju kroz kosmar istorije, od
sveta detinjstva i starih napeva do filmskih novosti s pacifi¢ckog ra-
tista i ruSevina Evrope, knjiga je tesno nalegala na svacije iskustvo,
obracala se, u principu, svakome ko je delio slican otpor zatecenom
stanju, na najsirem kulturnom planu, sli¢nu osetljivost za ono sto
tome jo§ izmicCe ili obeéava neke druge ishode. Pri tom, Adornov
stil, koji od samog pocetka na nov nac¢in demonstrira i problemati-
zuje ceo fenomen subjektivnosti, nijednog trenutka ne proklizava
u melodramu ispovedne, refleksivne proze, u ,intimizam®, ¢ak i ka-
da govori o najintimnijim stvarima; nema nikakve rezerve u odno-
su na Citaoca, a da mu opet ni¢im ne podilazi; potpuna otvorenost,
bez patosa, ali i bez trunke leda — bez one paranoidne distance, pod
maskom ,hladnoce®, tog ,temeljnog principa gradanske subjektiv-
nosti (malogradanskog individualizma)“****, koja je postala skoro
obavezni deo svacijeg drZanja. Pretpostavljam da je i ta retka otvo-
renost, od koje mnogi pisci i mislioci kao da gledaju da nas odvik-
nu, pomogla da se ¢ak i u svojim najzamrsenijim razmatranjima
ova knjiga dozivi kao ljudsko obracanje, neéije iskustvo, videnje
jednog od nas. ,Evo me opet, vratih se iz beskrajnog sveta!“ (Helio-
trop, br. 114). I evo $ta videh tamo... To bi trebalo da i dalje deluje.

14

15. La nouvel avare'!

Postoje dve vrste tvrdi¢luka. Prva, ona arhai¢na, jeste strast ko-
ja sebi i drugima ne zavidi ni na ¢emu; njene fiziognomske crte je
ovekovecio Molijer, a njen analni karakter objasnio je Frojd. Ona se
ispoljava u liku tvrdice, prosjaka koji potajno gomila milione, koji
podseca na puritansku masku neprepozantog kalifa iz neke bajke.
On je srodan mani¢nom sakupljacu ili velikom ljubavniku, kao $to
je Gobsek bio za Ester.!? Tu i tamo ga jo$ uvek moZemo sresti u no-
vinama, u rubrici posveéenoj lokalnim vestima. Savremeni tvrdica,
medutim, nista ne vidi kao preskupo za sebe ve¢ samo za druge. On
razmi$lja u ekvivalentima, a ceo njegov Zivot sledi zakon da se da
manje nego $to se dobija, ali opet dovoljno da bi se dobilo nesto.
Svaka mala usluga koju pruZi pracena je preéutnim, ,da li je to ne-
ophodno?“, ,moramo li to uraditi?“. Najsigurnije se prepoznaje po
zurbi da se ,revansira“ za svaki primljenu uslugu, nesposoban da u
lancu razmene, u kojem se troskovi nadoknaduju, podnese i najma-
nji prekid. Posto je kod njega sve ,rational” (racionalno) i zakonski
¢isto, ne vredi ga, za razliku od Arpagona i Skrudza,'® ni osudivati,
niti prevaspitavati. Njegova ljubaznost je mera njegove neumolji-
vosti. Ako je potrebno, on se odlu¢no poziva na nesporno pravo i
zakon preokrece u bezakonje, pri ¢emu ludilo njegovog cicijasenja
ima tu iskupljujuéu crtu da zlato u sefu neodoljivo privlaéi lopove,
naime, da se njegova strast moze smiriti samo kroz Zrtvovanje i
gubitak, kao $to se i erotska posesivnost gasi samoodricanjem. Ali,
danasnji tvrdica ne upraznjava svoj asketizam kao razvrat vec sa
oprezom. On je osiguran.

1 F. Novi tvrdica®.

12 Likovi iz Balzakovog romana Sjaj i beda kurtizana (Splendeurs et miséres
des courtisanes, 1847).

3 Molijerov (Harpagon), odnosno Dikensov tvrdica (Ebenezer Scrooge), iz
romana BoZiéna himna (A Christmas Carol, 1843).

39



14. Le bourgeois revenant™®

Fasisticki rezimi iz prve polovine XX veka apsurdno su ucvrstili
zastareli ekonomski oblik, umnozavajuéi uzase koje je ovaj zahte-
vao za svoje odrzanje, ali njegova besmislenost je danas potpuno
ocigledna. To je, medutim, dalo pecat i privatnom Zivotu. Zajedno
s pravom raspolaganja, opet su se ucvrstili zagusljivo ustrojstvo
privatnog, partikularizam interesa, davno zastareli oblik porodice,
vlasnicka prava i njihov odraz u karakteru. Alj, to je uradeno s ne-
Cistom savescu, koja jedva prikriva svest o lazi. Sve sto je u bur-
zoaskim vrednostima nekada bilo dobro i pristojno — nezavisnost,
istrajnost, predostroznost, razboritost — sada je trulo do srzi. Nai-
me, dok su burzoaski oblici Zivota grubo sac¢uvani, njihove ekonom-
ske pretpostavke su odbacene. Privatnost je u potpunosti presla u
deprivaciju (lisavanje), §to je ona potajno oduvek i bila, a uporno
insistiranje na li¢nom interesu sada je toliko proZzeto besom da se
vi$e ne moze videti kako bi sve moglo biti drugacije i bolje. Burzuj
je izgubio svoju naivnost i tako postao zadrt i opak. Brizna ruka,
koja i dalje obraduje i neguje svoju malu bastu, kao da ona odavno
nije postala ,lot“ (parcela), ali koja prestraseno nastoji da odvrati
svakog uljeza, ve¢ je postala ista ona ruka koja politickom izbegli-
ci uskraéuju azil. Kao objektivno ugrozeni, vladajuca klasa i njena
pratnja sada i subjektivno postaju krajnje nehumani. Tako se jedna
klasa i podleze destruktivnoj volji svetskog toka. BurZuji nastavlja-
ju da zive kao zlokobne utvare.

10 Fr., ,burzuj povratnik®. ,Revenant” oznacava i nekog ko se vratio iz sveta
mrtvih, utvaru.

38

Ipak, neke od najgromoglasnijih teza ove knjige jos ¢ekaju svo-
je odjeke. Ko se medu nasim ,majstorima misliocima®, ,radikalnim
kriti¢arima®, ,aktivistima®“, od 1951. do danas, nadovezao na Ador-
novu kritiku ,¢éudovi$nog apsoluta proizvodnje“ (Posveta) ili je na
svoj nadin pokrenuo? Sta tek reéi za ljudsku perspektivu koja se
tako naglo otvara u aforizmu br. 100: ,Mozda ¢e istinskom drustvu
dosaditi razvoj; mozda e, u svojoj slobodi, ono ostaviti moguénosti
neiskoris¢enim, umesto da pod sumanutom prisilom jurisa na uda-
ljene zvezde.” Koliko smo, nezavisno od bilo koga, u svetlosti takvih
uvida, korigovali sopstvena ocekivanja, ponasanje, odnose, izraz?
Bilo je jo$ takvih glasova, i pre i posle Adorna (u najmanju ruku,
od Vilijama Morisa do Mamforda, Elila, Ilica, Kamata, Perlmana,
Zerzana), manje ili vise doslednih; ali to je tek poneka kap u moru
starih mantri, upornih pokusaja da se za jednu promasenu kultur-
ynormalnosti®, kako glasi uobi¢ajeni eufemizam. Tu ,normalnost*
vidimo na delu svakodnevno, u kvalitetu nasih odnosa i dometa,
liénih i drustvenih, a dok ovo pisem (februar 2022), ta ista ,normal-
nost“ naglo zaostrava jo$ jednu potpuno apsurdnu krizu, najveéu
jos od one koja je desetkovala Adornovu generaciju. Lokalno, u
eksploziji politikantskog meningitisa koja prati svaku predizbornu
kampanju, jedna koalicija obe¢ava ,Normalan Zivot®, $to ostaje do-
minantni vapaj, ali za $ta sam mislio da se kao slogan, od devedese-
tih naovamo, izlizalo. ,Logika istorije je destruktivna, kao i ljudska
bi¢a koje proizvodi: gde god da ih vodi njihova inercija, ona samo
reprodukuju ekvivalente prethodnih nesre¢a. Normalnost je smrt*
(br. 33).

Samo ponavljam neke odlomke koje sam ve¢ istakao na zadnjim
koricama knjige. Ali i to su tek deli¢i njenog jo$ neiscrpljenog na-
boja. Nadam se da tu mo¢nu hranu, koju je Tomas Man mogao da
uzima samo na kasicicu, ovako opet stavljamo na raspolaganje.

AG, 2022 (2015).

15



Ovo je predgovor za prvo Stampano izdanje ovog pre-
voda, iz februara 2022. Od 2015, do sada, prevod je (bez
ovog predgovora) bio distribuiran kao serija od Cetiri
povezana bukleta anarhije/ blok 45. Iz tehnickih razlo-
ga, fusnote su ovde prikazane odvojeno od onih iz glav-

telje. Deo drustvenog proizvoda koji odlazi strancima nedovoljan
je i to ih primorava na beznadeznu sekundarnu konkurenciju sa
sli¢cnima, usred one opste. Sve to ostavlja vidljivi trag na svakom
pojedincu. Svako ko je izbegao poniZenje neposrednog nivelisanja,
kao svoj poseban Zig nosi upravo to izuzeée, na koje se gleda kao na
nog teksta. iluzornu i nerealnu egzistenciju u okviru Zivotnog procesa drustva.

16

(*) Theodor W. Adorno, Thomas Mann, Bri-
efwechsel, 1943-1955, Suhrkamp, Frankfurt,
2002, str. 97; Correspondence 1943-1955,
Polity Press, 2006, str. 72. U originalu,
Tomas Man, tada jo§ u Americi, piSe na
engleskom (i u jednini) ,long aphorism
oder (ili) short essay...".

(**) Walter Benjamin, EinbahnstrafSe, Ernst
Rowohlt Verlag, Berlin, 1928; Max Horkhei-
mer, u prvom izdanju kao Heinrich Regius,
Ddmmerung: Notizen in Deutschland, 1926—
1931, Verlag Oprecht & Hebling, Ziirich,
1934.

(***) Videti, Stefan Miiller-Doohm, Adorno:
A Biography, Polity Press, str. 570, odnosno,
o knjizi, str. 341-345 (Adorno: Eine Biograp-
hie, Suhrkamp, 2003).

(****) T. W. Adorno, Negative Dialektik,
Suhrkamp Verlag, Frankfurt, 1966, str.
353-354; Negativna dijalektika, BIGZ,
Beograd, 1979, str. 295, preveli Nadezda
Cac¢inovi¢-Puhovski i Zarko Puhovski.

Odnosi izmedu prognanika zatrovaniji su od onih izmedu starose-
delaca. Sva merila su lazna, svaka perspektiva izobli¢ena. Privatno
postaje grubo, grozni¢avo, vampirski nametljivo, jer vise ne posto-
ji, ali i dalje ocajnicki pokusava da dokaZze suprotno. Ono javno
postaje stvar precutne zakletve na vernost zvani¢noj platformi. Po-
gled poprima manijacki, a opet hladan izraz pohlepe, prozdiranja,
otimanja. Tu niSta ne moZe pomoc¢i, osim odlu¢ne dijagnoze sebe
i drugih, pokusaja da se svescu, ako ne odagna zlo, onda makar
umanji njegova pogubna mo¢ zaslepljivanja. Potreban je najveéi
oprez u izboru li¢nih poznanstava, ako uslova za izbor uopste ima.
Posebno se treba ¢uvati potrage za uticajnim osobama, od kojih se
»,moze nesto ocekivati“. Trazenje moguce koristi je smrtni neprija-
telj svakog istinski ljudskog odnosa; od njega se mogu ocekivati
solidarnost i vernost, ali on se nikada ne moze razviti iz prakti¢nih
interesa. Nista manje opasna nisu ni sva ona naopaka oli¢enja mo-
¢i, lakejstva, razmetljivosti i paraziterstva, koja se ulaguju onima u
boljem poloZaju, na onaj starinski nac¢in koji moze da buja samo u
ekstrateritorijalnim ekonomskim uslovima izgnanistva. Iako svom
pokrovitelju mogu doneti neku malu korist, oni ga ipak ponizavaju
¢im ih prihvati, cemu je ovaj sklon zbog osec¢anja sopstvene bespo-
moc¢nosti u tudini. Ako je ezoteri¢no ponasanje u Evropi Cesto bilo
samo izgovor za najsebi¢niji interes, onda je koncept austérité (fr.,
asketska skromnost), ma koliko tro$an i slabo zakrpljen, u emigra-
ciji mozda jos$ i najprihvatljiviji camac za spasavanje. Naravno, sve-
ga nekolicina mozZe racunati na dobro napravljeno plovilo. Ve¢ini
onih koji se ukrcaju na njega, prete glad i ludilo.

37



keta. S racionalizacijom drustva, ta moguénost neregulisane srece
je nestala. Kokete su iscezle, dok ,slatke curice” verovatno nikada
nisu ni postojale u anglosaksonskom svetu i drugim zemljama s
razvijenom tehni¢kom civilizacijom; ali, umetnice i boemke, koje
danas parazitiraju u masovnoj kulturi, toliko su natopljene njenim
vrednostima, da onima koji halapljivo zure da se prepuste njihovoj
anarhiji, da slobodno raspolazu njihovom upotrebnom vrednoséu,
preti da se ujutro probude sa obavezom da ih uzmu za asistentkinje
ili da ih makar preporuce nekom filmskom producentu ili scenaristi
koga poznaju. Jedine koje su jo$ sposobne za nesto sli¢no bezum-
noj ljubavi jesu upravo one dame koje su njihovi muzevi ostavili
i otisli u provod kod ,Maksima“. Dok su svojim muZevima, njiho-
vom krivicom, dosadne kao i njihove majke, one makar mogu da
nekome drugom pruze ono $to im je inace svima uskra¢eno. Odav-
no frigidna libertinka predstavlja posao, a ispravna i lepo vaspi-
tana supruga ¢eznjivu i neromanticnu seksualnost. Tako na kraju
drustvo damama ukazuje Cast zbog njihove necasnosti, u trenutku
kada viSe nema ni drustva, ni dama.

13. Zastita, pomo¢ i savet

Svaki intelektualac u izgnanstvu je, bez izuzetka, oStecen i mo-
Ze mu samo koristiti ako to sebi prizna, osim ako ne Zeli da tome
bude surovo poducen iza ¢vrsto zatvorenih vrata samopostovanja.
On 7ivi u okruZzenju koje mu mora ostati nerazumljivo; ¢ak i kada
se odli¢no razume u organizaciju sindikata ili u automobilski sao-
bracaj, on uvek gresi. Izmedu reprodukcije sopstvene egzistencije,
pod monopolom masovne kulture, i konkretnog, odgovornog po-
sla, leZi nepremostiv jaz. Oduzet mu je njegov jezik, a istorijska di-
menzija koja je hranila njegovo znanje isuSena. Izolaciju pogorsava
stvaranje ¢vrstih, politicki kontrolisanih grupa, koje na sopstvene
pripadnike gledaju s nepoverenjem, dok ostale Zigo$u kao neprija-

36

Posveta

Maksu,

Sa zahvalnoséu i obeéanjem

TuZna nauka, od koje ovde nudim ponesto na dar prijatelju, od-
nosi se na oblast koja je od pamtiveka bila smatrana za pravo polje
filozofije, ali koja je, posle pretvaranja ove druge u metod, postala
zrtva intelektualnog nemara, mudrijaske ¢udljivosti i na kraju za-
borava: na poducavanje ispravnom zivotu. Ono $to su filozofi neka-
da poznavali kao Zivot, postalo je oblast privatnosti, a sada i plike
potrosnje, koja se vuce okolo kao prirepak procesa materijalne pro-
izvodnje, bez autonomije ili vlastite supstance. Onaj ko Zeli da dode
do istine o Zivotu, u svoj njegovoj neposrednosti, mora paZzljivo is-
pitati njegov otudeni oblik, objektivne sile koje odreduju individu-
alno postojanje, ¢ak i u njegovim najskrivenijim niSama. Govoriti
neposredno o neposrednom znaci ponasati se u velikoj meri poput
onih pripovedaca koji svoje marionete ukrasavaju imitacijama za-
starelih strasti, kao biZuterijom, i ocekivati od ljudi, koji su samo
sastavni delovi masinerije, da postupaju kao subjekti, kao da nesto
i dalje zavisi od njihovih postupaka. Nas pogled na Zivot skliznuo
je u ideologiju, koja prikriva ¢injenicu da Zivota viSe nema.

Ali, odnos izmedu Zivota i proizvodnje, koji u stvarnosti ono pr-
vo svodi na prolaznu pojavnost drugog, potpuno je apsurdan. Sred-
stva i ciljevi su zamenili mesta. Intuicija o toj sumanutoj quid pro

17



quo (trampi) jo§ uvek nije sasvim izbrisana iz Zivota. Svedena i de-
gradirana sustina Zilavo se opire magiji koja hoce da je pretvori u
fasadu. Promena odnosa proizvodnje i sima u velikoj meri zavisi
od onoga §to se desava u ,sferi potrosnje®, pikom odrazu proizvod-
nje i karikaturi Zivota: u svesti i nesvesnom pojedinaca. Samo kroz
suprotstavljanje proizvodnji, kao bica koja jos uvek nisu sasvim
obuhvacéena tim poretkom, ljudi mogu do¢i do nekih humanijih od-
nosa. Kada se ¢ak i privid zivota, koji sima sfera potros$nje brani iz
tako losih razloga, potpuno izbrise, to ¢e znaciti pobedu cudovisnog
apsoluta proizvodnje.

Ipak, razmatranja koja polaze od subjekta ostaju pogresna u
meri u kojoj je zivot postao privid. Naime, od kada se nadmocna
objektivnost istorijskog kretanja, u njegovoj sadasnjoj fazi, ispolja-
va samo kao rastakanje subjekta, a da to nije dalo podsticaj usponu
nekog novog, individualno iskustvo se nuzno zasniva na starom su-
bjektu, sada istorijski osudenom, koji jo§ uvek postoji za sebe, ali
ne iu sebi. On idalje veruje u svoju autonomiju, kao nesto zagaran-
tovano, ali nistavnost koju je subjektima pokazao koncentracioni
logor vec je i sima poprimila oblik subjektivnosti. U subjektivnoj
refleksiji, ¢ak i kada se kriticki bavi sobom, ima neceg sentimental-
nog i anahronog: jadikovanja nad time kuda ide ovaj svet, koje ne
treba odbaciti zbog njegovih dobrih namera ve¢ zato §to ojadenom
subjektu preti opasnost da ogugla na stanje u kojem je zatecen i
tako i sdm potvrdi zakone tog sveta. Odanost sopstvenom stanju
svesti i iskustvu uvek se nalazi u iskusenju da sklizne u neverstvo,
time $to izbegava uvid koji prevazilazi individualno i direktno se
obraca njegovoj supstanci.

Tako je i Hegel, ¢iji je metod posluzio kao uzor za Minima mora-
lia, govorio protiv pitkog bi¢a za sebe subjektivnosti, na svim nje-
govim nivoima. Dijalekticka teorija, koja odbacuje sve $to je izo-
lovano, ne moZze prihvatiti aforizme kao takve. U najtolerantnijim
trenucima, oni bi mogli pro¢i samo kao ,konverzacija®, da upotre-
bim izraz iz Predgovora za Fenomenologiju duha (Phinomenologie
des Geistes, 1807). Alj, taj trenutak je prosao. Ipak, ova knjiga ne

18

pogubnu stranu. Profesori upadaju u stanove svojih Zena da bi od-
neli stvari sa svog radnog stola, dobrostojece dame prijavljuju svo-
je muzeve zbog utaje poreza. Ako je brak bio poslednja moguénost
za stvaranje ljudske ¢elije unutar opste neljudskosti, opste se sveti
kroz slom braka, tako $to stavlja Sapu na ono §to je naizgled bio
izuzeto od pravila i pot¢injava ga otudenom poretku prava i vlasni-
§tva, ¢ime se izruguje onima koji su sebe zamisljali sigurnim od tog
poretka. Upravo ono §to je bilo najzasti¢enije, okrutno se Zrtvuje.
Sto su supruznici bili ,velikodusniji“ jedno prema drugom, $to su
manje mislili na vlasnistvo i obaveze, to je odvratnije njihovo sro-
zavanje. Naime, upravo u zoni koja nije zakonski regulisana, svade,
klevete i beskrajni sukobi interesa mogu nesputano da bujaju. Ce-
la mra¢na osnova na kojoj poc€iva institucija braka — muZevljevo
varvarsko posedovanje Zene i njenog rada, i niSta manje varvarsko
seksualno tlacenje, koje moZze prisiliti muskarca na doZivotnu odgo-
vornost za Zenu s kojom je nekada sa uZivanjem spavao - izlazi na
videlo, od podruma do tavana, kada se to zdanje srusi. One koji su
nekada uZzivali u dobroj opstosti, u ograni¢enoj uzajamnoj pripad-
nosti, drustvo sada prisiljava da shvate da su samo hulje, nimalo
drugacije od opsteg poretka neogranicene pokvarenosti, koji vlada
napolju. U razvodu, opste se otkriva kao sramni Zig posebnog, zato
§to ono posebno, brak, u ovom drustvu ne moze da ostvari svoju
istinsku opstost.

12. Inter pares’

Izgleda da se u domenu erotskih kvaliteta uspostavljaju nove
vrednosti. U liberalizmu, sve do nasih dana, oZenjeni muskarci iz
visih slojeva, koji su bili nezadovoljni onim §to su im mogle pru-
Ziti njihove strogo vaspitane i korektne supruge, opustali su se u
drustvu umetnica, boemki, ,slatkih curica® (siiien Médeln) i ko-

° Lat., medu jednakima.

35



10. Odvojeno-zajedno

Brak, ¢ija bedna parodija opstaje u vreme koje je izmaklo osno-
vu njegove ljudske opravdanosti, danas uglavnom sluzi kao trik sa-
moodrzanja: dvoje zaverenika skrecu od sebe odgovornost za sve
gadosti koje bi mogli uéiniti jedno drugom, dok u stvarnosti Zive za-
jedno u mraénoj barustini. Jedini prihvatljiv brak bio bi onaj koji bi
svakom partneru omogucio da Zivi nezavisno, tako da, umesto veze
koja pociva na prinudnoj ekonomskoj zajednici iz interesa, oboje
mogu slobodno prihvatiti uzajamnu odgovornost. Brak, kao zajed-
nica iz interesa, neumoljivo namece degradaciju zainteresovanih
strana; ono $to je u sadasnjem poretku stvari tako perfidno jeste
to §to niko, ma koliko toga bio svestan, ne moze umaci toj degra-
daciji. Na osnovu toga, neko bi se mogao zabavljati idejom kako
samo oni koji su oslobodeni od jurnjave za interesima, $to znaci
bogati, mogu sklopiti brak bez stida. Ali, ta mogucnost ostaje Cisto
formalna, zato §to su upravo privilegovani oni kojima su interesi
postali njihova druga priroda — bez ¢ega ne bi ni mogli zadrzati
svoje privilegije.

11. Sto i postelja

Cim se dvoje ljudi razvedu, makar i krajnje dobrodusnih, lju-
baznih i obrazovanih, oblak prasine obavija i zastire sve Cega se
dotaknu. Kao da se cela intimna sfera, to nesmotreno poverenje u
zajednicki Zivot, pretvara u neki opaki otrov ¢im se odnos u kojem
je ta bliskost bujala prekine. Ono intimno izmedu ljudi su paznja,
popustljivost, utociste za osobenost. Kada se to pocepa, na videlo
izlazi njegova unutrasnja slabost i to okretanje ka spolja u razvodu
je ¢esto neminovno. Ono se usmerava na inventar poverenja. Stva-
ri koje su nekada bile znaci ljubavi i slike izmirenja, iznenada se
oslobadaju kao nezavisne vrednosti i otkrivaju svoju zlu, hladnu i

34

zaboravlja ni pretenzije sistema na totalitet, koji nicemu ne dopu-
Sta da ostane izvan njega, niti da se usprotivi toj pretenziji. U svom
odnosu prema subjektu, Hegel nije uvazavao zahtev koji je inace
vatreno zagovarao: biti unutar stvari, a ne uvek negde »S one stra-
ne®, ,prodreti do imanentnog sadrZaja stvari‘. Ako subjekt danas
nestaje, aforizmi na sebe preuzimaju zadatak da ,nepostojano raz-
matraju kao sustinsko®. Suprotno Hegelovoj praksi, a opet u skladu
s njegovom mislju, oni insistiraju na negativitetu: ,Zivot duha do-
stize svoju istinu samo kada otkrije sebe u apsolutnom rasulu. Duh
nema snagu pozitivnog, koje se okrece od negativnog, kao kada ka-
Zemo nesto o neCemu nistavnom ili pogresnom, a onda predemo na
nesto drugo; svoju pravu snagu on stice tek kada se direktno suoci
s negativnim, kada boravi u njemu.

Prezir s kojim Hegel, suprotno svom uvidu, stalno gleda na in-
dividualno, paradoksalno, u dobroj meri izvire iz njegove nuzne
upletenosti u liberalnu misao. Ideja o totalitetu koji postize harmo-
niju kroz sve svoje antagonizme, primorava ga da individuaciji, ma
koliko bio sklon da joj u tom procesu pripise pokretacku ulogu, do-
deli podreden status u izgradnji celine. Znanje, koje je u praistoriji
objektivna tendencija nametala ljudima odozgo, upravo zahvaljuju-
¢i poniStavanju individualnih kvaliteta, bez izmirenja opsteg i po-
sebnog, konstruisanog samo u mislima, koje se nikada u istoriji nije
ostvarilo, kod Hegela je izobli¢eno: s ledenom nadmenos¢u on se
jo$ jednom zalaZze za ukidanje posebnog. Nigde u svom delu on ne
dovodi u pitanje primarnost celine. Sto prelaz izmedu misleée indi-
i u Hegelovoj logici, tako se filozofija, kao opravdanje postojeceg,
s jo§ viSe entuzijazma pridruzuje pobednickoj povorci objektivnih
tendencija. Kulminacija drustvenog principa individuacije kroz tri-
jumf fatalnosti pruza filozofiji dovoljno prilika za tako nesto. Time
Sto je prihvatio kao datost i burZzoasko drustvo i njegovu temelj-
nu kategoriju, individualno, Hegel nije istinski razresio njihov di-
jalekticki odnos. On svakako primecuje, kao i klasi¢ni ekonomisti,
da totalitet nastaje i reprodukuje se upravo kroz medupovezanost

19



sukobljenih interesa njegovih ¢lanova. Ali, on naivno posmatra in-
dividualno, kao takvo, samo kao nesvodivu datost, §to je u svojoj
teoriji saznanja osporio. Ipak, u individualistickom drustvu, opste
se ne ostvaruje samo kroz meduigru posebnosti, ve¢ je drustvo su-
$tinski supstanca individualnog.

Zato drustvena analiza moZe nauciti neuporedivo vise od indi-
vidualnog iskustva nego §to je Hegel verovao, dok, obrnuto, velike
istorijske kategorije, posle svih zlo¢ina koji su u meduvremenu po-
¢injeni uz njihovu pomo¢, nisu vise postedene sumnji zbog prevare.
U sto pedeset godina posle formiranja Hegelove teorije, neke sile
protesta vratile su se u individualno. U poredenju s patrijarhalnom
uskogrudoscu karakteristicnom za tretman kod Hegela, individual-
no je postalo bogatije, osobenije i energi¢nije, koliko god da je, s
druge strane, bilo oslabljeno i ispraznjeno drustvenom socijalizaci-
jom. U periodu svog raspadanja, individualno iskustvo o samome
sebi i onome $to mu se deSava ponovo doprinosi spoznaji, koju je
ranije prikrivalo, sve dok je nastojalo da se, besprekorno i pozitiv-
no, nametne kao vladajuéa kategorija. Naspram totalitarne jedno-
dusnosti, makar deo oslobadujuc¢ih snaga drustva moze se privre-
meno povuci u sferu individualnog. Ako kriticka teorija tu pronade
svoje utoCiste, to nece biti samo iz neciste savesti.

Sve to ne znaci osporavanje onoga $to je u tom pokusaju proble-
mati¢no. Najveéi deo ove knjige napisan je za vreme rata, u uslo-
vima koji podsticu kontemplaciju. Nasilje koje me je nateralo u iz-
gnanstvo onemogucilo mi je punu svest o njemu. Jos uvek ne mogu
da priznam sebi saucesnistvo onih koji naspram neizrecivih kolek-
tivnih zbivanja uopste pric¢aju o individualnom.

U svakom od tri dela polazna tacka je najuZa privatna sfera, ona
intelektualca u izgnanstvu. Odatle slede razmatranja Sireg drustve-
nog i antropoloskog opsega; ona se bave psihologijom, estetikom
i naukom, u odnosu na subjekt. Zaklju¢ni aforizmi iz svakog dela
tematski vode ka filozofiji, iako nikada ne pokusavaju da budu pot-
puni ili kona¢ni: svi oni samo pokusavaju da naznade tacke napada
ili da dopune modele za buduca razmatranja.

20

9. Iznad svega, drago dete’

Ono $to lazi ¢ini nemoralnim nije to $to vredaju svetost istine.
Nijedno drustvo koje od svojih prinudnih ¢lanova ocekuje da se
otvoreno izjasne, kako bi ih onda lakse drzalo u Saci, nema pravo
da se poziva na tako nesto. Univerzalnoj istini ne koristi mnogo
ako se insistira na onoj posebnoj, pri ¢emu se ova druga odmabh iz-
okrece u svoju suprotnost. Ipak, ima neceg odbojnog u samoj lazi,
a svest o tome, iako utisnuta udarcima starog bica, govori nesto i
o saimom tamnicaru. Greska vreba i u previse iskrenosti. Svako ko
laZe je poniZen, zato §to ga svaka laZ podseca na svet koji ga prisi-
ljava da laze kako bi preziveo i da pri tom jo$ i peva, ,Iznad svega,
iskrenost i postenje!“.® Ta sramota iscrpljuje snagu laZi onih koji
su jos suptilnije organizovani. To rade loSe i samo zato drugi mogu
videti laz kao nesto duboko nemoralno. Ona podrazumeva da oni
prvi misle kako su ovi drugi glupi i zato sluzi kao izraz prezira. Me-
du danas$njim laZovima, laZ je odavno izgubila svoju pravu svrhu,
da sakrije nesto stvarno. Niko viSe ne veruje nikome, svi su u is-
tom kolu. LaZi se govore samo kada neko hoée da drugima stavi do
znanja da su nevazni, da mu vise nisu potrebni i da ga nije briga za
njihovo misljenje. Laz, nekada liberalno sredstvo komunikacije, da-
nas je postala tehnika drskosti, koja svakom pojedincu omogucava
da oko sebe $iri hladnocu, u ¢ijem okrilju moZze da napreduje.

7 Aluzija na stihove kasnoromanti¢arskog pesnika Roberta Rajnika (Robert
Reinick, 1805-1852): Vor allem eins, mein Kind, sei treu und wahr/ lass nie Liige
deinen Mund entweihen (Iznad svega, drago dete, budi verno i posteno/ i ne dopusti
da ti laz ikada zaprlja usta).

8 Ub’ immer Treu’ und Redlichkeit®, stihovi iz istoimene Mocartove kom-
pozicije (1791), na osnovu pesme Ludwiga Christopha Heinricha Hoéltya (1776).

33



govrni i nesumnjivi autoritet moze drzati pod kontrolom. Ono $to
vazi za instinktivni Zivot, vazi i za duhovni: slikar ili kompozitor za-
branjuje sebi kao otrcanu ovu ili onu kombinaciju boja ili akorda,
pisac jauce nad banalnim ili suvise pedantnim verbalnim konstruk-
cijama, a njihove reakcije su tako burne zato §to ih nesto duboko
u njima vuce ka tome. Odbacivanje preovladujuceg uzasa u kulturi
ukazuje na dovoljan stepen umesanosti u nju da bi se od toga, da
tako kazemo, osetili Zmarci u prstima, ali i dobila snaga potrebna
da se ta umesanost prekine. Ta snaga, iako poprima oblik li¢cnog
otpora, ipak nije ¢isto individualne prirode. Intelektualna savest, u
koju je ta snaga ugradena, sastoji se od jednakog udela drustvenog
momenta i moralnog superega. Ona se razvija iz ideje o dobrom
drustvu i njegovim gradanima. Ako tu ideju ostavimo po strani —
ko jos moze da slepo veruje u nju — onda intelektualni poriv ka dnu
gubi inhibicije, a svo dubre koje je ova varvarska kultura ostavila u
individualnom izlazi na videlo: polupismenost, nezainteresovanost,
usiljena srdacnost, sirovost. To se obi¢no racionalizuje kao ¢ovec-
nost, kao Zelja da se bude shvaéen od drugih, kao kosmopolitska
odgovornost. Ali, intelektualna disciplina tu strada suvise lako, da

su intelektualci ¢iji se materijalni polozaj promenio: ¢im su sebe
makar malo ubedili kako moraju da zaraduju za Zivot od pisanja i
nikako drugacije, po¢inju da svetu, do poslednje sitnice, isporucuju
isto ono dubre koje su u svojim boljim trenucima najgnevnije osu-
divali. Kao i nekada imu¢ni emigranti, koji u tudini kona¢no mogu
da budu onoliko 8krti koliko su to oduvek Zeleli da budu kod kuce,
tako i oni osiromaseni duhom odusevljeno koracaju u pakao, koji
je njihov raj.

32

Neposredan povod za pisanje ove knjige bio je pedeseti ro-
dendan Maksa Horkhajmera (Max Horkheimer), 14. februara
1945. Knjigu sam pisao u periodu kada smo, usled spoljasnjih
okolnosti, morali da prekinemo zajednicki rad. Ona je neposredno
svedocanstvo o dialogue intérieur (unutra$nji dijalog): u njoj nema
nijednog motiva koji ne bi pripadao Horkhajmeru, isto koliko i
osobi koja je nasla vremena da ih formulise.

Poseban pristup Minima moralia, pokusaj da se neki aspekti na-
Se zajednicke filozofije izloZe iz ugla subjektivnog iskustva, znaci
da njeni delovi neminovno nisu na visini zahteva filozofije kojoj
uprkos tome pripadaju. Izraz toga je i nepovezani i neobavezujuéi
karakter same forme, odricanje od izricite teoretske doslednosti. U
isti mabh, taj asketizam trebalo bi da donekle ublazi nepravdu kada
sami radite na neCemu §to biste mogli dovrsiti samo zajednicki, od
Cega necemo odustati.

21



Prvi deo

1944.
Zivot ne Zivi.
— Ferdinand Kirnberger (Kiirnberger, 1821-1879), Der

Amerika-Miide, amerikanisches Kulturbild (1855, Kapi-
tel 14)

1. Za Marsela Prusta

Sinu dobrostojecih roditelja koji se, iz talenta ili slabosti, posveti
takozvanom intelektualnom pozivu, kao umetnik ili uéenjak, bice
narocito tesko medu onima koji nose odbojno zvanje kolega. Ni-
je stvar samo u tome da ¢e mu zavideti na nezavisnosti, da nece
nog izaslanika vladaju¢ih sila. Takvo podozrenje, iako odaje dubo-
ko ukorenjenu ozlojedenost, obi¢no se pokazuje osnovanim. Bavlje-
nje duhovnim stvarima danas je i simo postalo ,prakti¢no®, posao
sa striktnom podelom rada, odeljenjima i ograni¢enim pristupom.
Ali, pravi razlozi za taj otpor leZe u neemu drugom. Materijalno
nezavisan ¢ovek, koji iz gadenja odbija poniZenja zaradivanja za Zi-
vot, nije sklon da prepozna to stanje stvari. Zbog toga biva kaznjen.
On ne moze da bude ,profesionalac” i u konkurentskoj hijerarhiji
zauzima mesto diletanta, ma koliko dobro poznavao materiju; opet,
ako Zeli da napravi karijeru, mora se jo§ odlu¢nije pokazati ogra-
nicenijim i od najokorelijeg specijaliste. Sklonost ka izbegavanju

22

njihova zavist i zloba prevazilaze sve $to se moze sresti kod ucenih
ljudi i kapelmajstora. Glorifikacija tih sjajnih ,underdogs” (gubitni-
ka) zavrsava kao glorifikacija tog sjajnog sistema koji ih je uéinio
takvim. Razumljivo osecanje krivice kod onih koji su postedeni fi-
zi¢kog rada ne sme postati izgovor za ,idiotizam seoskog Zivota“?
Intelektualci koji pisu isklju¢ivo o intelektualcima i osuduju ih u
ime autenti¢nosti, samo pojacavaju tu laz. Dobar deo preovladu-
juceg antiintelektualizma i iracionalizma, sve do Hakslija (Aldous
Huxley), potice od pisaca koji se zale na mehanizam konkurenci-
je, ali koji ne razumeju zas$to i sdmi zavrSavaju kao njegove Zrtve.
U oblasti koja im najviSe pripada, oni zatvaraju vrata svesti za tat
twam asi.’ Zato na kraju i beze u indijske hramove.

8. Ako te zavedu losi momci

Postoji amor intellectualis (lat., apstraktna ljubav) prema kuénoj
posluzi, iskusenje za one koji se bave teoretskim ili umetnickim ra-
dom da olaksaju duhovne zahteve koje su postavili sebi, da odbace
sopstvene standarde i da se u izboru tema i izrazu prepuste svim
onim povrsnostima koje inace znaju da prepoznaju i odbace. Posto
za intelektualce ne postoji vise nijedna zagarantovana kategorija,
¢ak ni obrazovanje, i pos§to opsta uzurbanost ometa koncentraci-
ju na hiljadu nacina, napor da se proizvede nesto vredno pomena
toliko je velik da to prevazilazi skoro svacije moéi. Pritisak konfor-
miranja, koji se svaljuje na svakoga ko nesto proizvodi, dodatno
umanjuje njegove zahteve prema samome sebi. Sdmo srediste du-
hovne samodiscipline se raspada. Tabui od kojih je sa¢injeno ¢o-
vekovo intelektualno biée, a ¢esto i natalozena iskustva i neartiku-
lisani uvidi, uvek deluju protiv unutrasnjih impulsa koje je ¢ovek
naucio da osuduje, ali koji su toliko snazni da ih samo neki bespo-

® Poznata fraza iz prvog poglavlja Manifesta Komunisticke partije (1848).
6 Ti si to“: citat iz Upanisada.

31



viSe od sebe, samo zato $to u njima vidi zajednicu svih musterija.
S nestankom stare burZoaske klase, obe ideje su nastavile zagrob-
ni zivot u duhovima intelektualaca, koji su u isto vreme poslednji
neprijatelji burZoazije i poslednji burzuji. Time $to sebi uopste do-
pustaju da razmisljaju protiv gole reprodukcije Zivota, ponasaju se
kao privilegovani; time Sto pustaju da sve ostane samo na planu
misli, potvrduju niStavnost te privilegije. Privatni Zivot, u nastoja-
nju da poprimi izgled neceg dostojnog coveka, u isti mah iznevera-
va ovog drugog, zato $to je svaka sli¢nost sa opstim ostvarenjem
nestala, zbog Cega je nezavisna refleksija danas potrebnija nego
ikad. Nemoguce je ostati po strani. Jedini odgovoran stav bio bi da
sprec¢imo ideolosku zloupotrebu sopstvenog Zivota i da se, u svemu
ostalom, ponasamo skromno, nenametljivo i nepretenciozno, ne iz
lepog vaspitanja, ve¢ iz stida §to smo u paklu, a jos uvek disemo.

7. They, the people*

Cinjenica da intelektualci uglavnom imaju posla s drugim inte-
lektualcima, ne bi trebalo da ih navede na pomisao kako je njihova
vrsta losija od ostatka ¢ovecanstva. Naime, oni se ¢esto sreu u naj-
neprijatnijoj i najsramotnijoj situaciji, kao konkurentski aplikanti,
zbog Cega skoro opsesivno nastoje da jedni drugima pokazu svoju
najgnusniju stranu. Drugi ljudi, narocito obican svet, ¢ije je vrline
intelektualac tako sklon da naglasava, ovoga obi¢no srec¢u u ulo-
zi trgovackog putnika, koji bi da im nesto proda, ali koji ne mora
da strahuje da ¢ée mu musterije nesto ukrasti iz torbe. Automeha-
nicaru ili devojci iz prodavnice pica nije tako tesko da se suzdrze
od drskosti: ljubaznost im je nametnuta odozgo. S druge strane,
kada nepismeni odlaze kod intelektualaca da im sroce pisma, ovi
drugi takode mogu ostaviti prilicno dobar utisak. Ali, kada obi¢ni
ljudi moraju da se otimaju za svoje parce drustvenog proizvoda,

‘U originalu na engleskom: ,,Oni, ljudi®.

30

podele rada, sto mu njegova ekonomska situacija u izvesnoj meri
dopusta, smatra se posebno nefasnom: ona ukazuje na nesklonost
da se prihvate zahtevi koje namece drustvo, a svemo¢na konkuren-
cija ne moze da dopusti takvu svojeglavost. Departmanizacija du-
ha je nacdin za ukidanje duha, tamo gde on ne nastupa ex officio, po
sluzbenoj duznosti. Ona u tome i uspeva, zato $to svako ko odbija
podelu rada — makar samo tako $to uziva u svom poslu - ¢ini sebe
ranjivim po njenim merilima, na nacin koji se ne moze razdvojiti od
elementa njegove licne superiornosti. Tako poredak ostaje ocuvan:
neki moraju da pristanu na igru, jer inace ne bi mogli da preZive,
dok oni koji mogu da preZive i drugacije, bivaju iskljuceni, zato §to
ne Zzele da igraju igru. To je kao da se klasa iz koje su nezavisni
intelektualci dezertirali na kraju ipak sveti, tako §to namece svoje
zahteve upravo tamo gde dezerter pokusava da pronade utociste.

2. Travnata humka'

Nas odnos s roditeljima prolazi kroz tuznu, skrivenu promenu.
S nestankom njihove ekonomske moc¢i, nestalo je i njihovo zastrasi-
vanje. Nekada smo se bunili protiv njihovog insistiranja na nacelu
realnosti, protiv te trezvenosti uvek spremne da se s gnevom obru-
§i na one koji ne pristaju na odricanje. Ali, danas se suo¢avamo s
generacijom koja je navodno mlada, ali koja je u svim svojim ispo-
ljavanjima nepodnosljivo mnogo odraslija, nego §to su njeni rodi-
telji ikada bili; s generacijom koja se odrekla, a da do sukoba nije
ni doslo, odakle i poti¢e njen neumoljivi i nepokolebljivi autoritet.
Mozda su ljudi oduvek osecali kako im roditelji postaju bezopasni
i nemoc¢ni, sa slabljenjem fizicke snage, dok je njihova generaci-

! Aluzija na stihove popularne pesme Am Elterngrab (1901): ,Der liebste
Platz den ich auf Erden hab’/ das ist die Rosenban am Elterngrab (Najdraze mesto
na zemlji/ za mene je travnata humka pored groba mojih roditelja)“. Autor: Emil
Winter-Tymian (1860-1926).

23



ja vec bila ugrozena dolaskom mladih: u antagonistickom drustvu,
odnos izmedu generacija takode je konkurentski, iza cega stoji sa-
mo gola sila. Ali, to stanje danas regresira u stanje koji i ne zna
za Edipov kompleks, ve¢ samo za oceubistvo. Jedan od nacistickih
simbolic¢kih zlo¢ina je i ubijanje veoma starih ljudi. Takva klima
podstice zakasnelo, lucidno razumevanje s nasim roditeljima, kao
izmedu osudenika, naruseno samo strahom da sada ni mi, tako bes-
pomocni, ne¢emo biti u stanju da se postaramo za njih, kao $to su
se oni starali o nama, dok su jo$ posedovali nesto. Nasilje kojem
su izloZeni ¢ini da zaboravimo nasilje koje su oni sami ¢inili. Cak i
njihove racionalizacije, te nekada mrske laZi kojima su nastojali da
svoj posebni interes opravdaju kao opsti, sadrze u sebi nagovestaj
istine, potrebe da se razresi sukob, ¢ije su postojanje njihova deca,
imuna na svaku neizvesnost, veselo osporavala. Cak su i zastarele,
nedosledne i nesigurne ideje starije generacije mnogo otvorenije za
dijalog od prepredene stupidnosti podmlatka. Cak i neuroti¢ne na-
stranosti i izopacenosti nasih starih ukazuju na prisustvo karaktera,
na neko ljudsko dostignuée, u poredenju s tom patickom? jedro-
§¢u, sa infantilnoscu proglasenom za normu. Sa uzasom shvatamo
da je ranije suprotstavljanje roditeljima, zato $to su predstavljali
svet, lo$ svet, Cesto znacilo pre¢utno zagovaranje neceg jo$ goreg.
Nepoliti¢ki pokusaji raskida s burzoaskom porodicom obi¢no su
vodili ka jos dubljem uplitanju u nju; zato je ponekad izgledalo da
je ta nesre¢na embrionska celija drustva, porodica, bila u isti mah
embrionska Celija beskompromisne potrage za ne¢im drugim. Ono
$to se raspada zajedno s porodicom, dok sistem nastavlja da traje,
nije samo najdelotvorniji ¢inilac burzoazije, ve¢ i otpora, ¢inilac ko-
ji pojedinca u isti mah potiskuje, ali i osnazuje i zapravo proizvodi
kao takvog. Kraj porodice paralizuje snage opozicije. Kolektivistic¢-
ki poredak koji se pomalja je parodija onog besklasnog: zajedno s

2 Pati¢ko®, ovde: &isto afektivno, nepromisljeno, ,pretpojmovno®, ,nereflek-
tovano (iskustvo), itd. Za ,paticku projekciju®, videti napomenu iz aforizma 45.

24

pravi zivot. Ali, toj svesti suprotstavlja se gravitaciona sila burzu-
ja koji zivi u njima. Oni koji ostaju po strani upleteni su u istoj
meri kao i aktivni ucesnici: njihova jedina prednost jeste uvid u
sopstvenu upletenost i uZivanje u tanusnoj slobodi koju im dono-
si simo to saznanje. Njihova udaljenost od redovnog toka stvari
je luksuz koji im samo taj tok moze priustiti. To je razlog zasto
sdmo povlacenje poprima crte onoga $to negira. Hladnoca koja se
mora razviti, ne moze se razluciti od one burzoaske. U skladu s mo-
nadoloskim principom, ¢ak i tamo gde je prisutan protest, vreba
vladajuca opstost. Prustovo zapaZzanje, kako na fotografijama deda
jednog vojvode i neki Jevrejin iz srednje klase toliko lice jedan na
drugog da zaboravljamo njihove staleske razlike, ima mnogo $ire
znalenje: jedinstvo neke epohe objektivno brise sve razlike koje
¢ine srecu i samu moralnu supstancu pojedinacnih Zivota. Prime-
¢ujemo opadanje kvaliteta obrazovanja, ali nasa sopstvena proza,
u poredenju sa onom Jakoba Grima (Jacob Grimm) ili Bahofena
(Johann Jakob Bachofen), po¢iva na frazama preuzetim iz kulturne
industrije, na $ta nismo sumnjali. Ni latinski i gréki vise ne znamo
kao Volf (Friedrich-August Wolf) ili Kirhof (Adolf Kirchhoff). Uka-
zujemo kako civilizacija tone u nepismenost, a sami vise ne umemo
da napisemo pismo ili da pro¢itamo neki tekst Zana Pola (Jean Pa-
ul, Johan Paul Friedrich Richter), kao §to su ga verovatno ¢itali u
njegovo vreme. GnuSamo se brutalizacije Zivota, ali, u nedostatku
bilo kakve obavezuju¢e moralnosti, srljamo u ponasanje, reéi i sra-
¢unatost, koji su s ljudskog stanovista varvarski, a po sumnjivim
standardima pristojnog drustva, liSeni svakog takta. S raspadanjem
liberalizma, pravi princip burzoazije, konkurencija, ne samo da ni-
je prevaziden, nego je iz objektivnosti drustvenih procesa presao
u karakter gurajucih i sudarajuéih atoma, takoreéi u antropologiju.
Pot¢injavanje Zivota procesu proizvodnje, svakoj osobi namece kao
poniZenje nesto od one izolacije i usamljenosti u kojima smo bili
skloni da vidimo posledice sopstvenog superiornog izbora. To je
stara crta burZzoaske ideologije, da svaki pojedinac, iz ugla sopstve-
nog interesa, sebe smatra boljim od ostalih, ali i da druge vrednuje

29



mernije impulse. Slu¢ajni razgovor u vozu, kada se, da bismo izbe-
gli raspravu, slozimo s par re€enica, za koje odmah vidimo da na
kraju opravdavaju ubistvo, ve¢ je izdaja; nijedna misao nije imuna
na svoje prenos$enje; izgovoriti je na pogreSnom mestu i u pogre-
$nom trenutku dovoljno je da podrije njenu istinu. Svaki odlazak
u bioskop, uprkos svoj mojoj budnosti, ¢ini me jo§ glupljim i losi-
jim. Sama druzeljubivost ucestvuje u nepravdi time $to se pretvara
da u ovom hladnom svetu jo§ uvek moZemo razgovarati jedni s
drugima, dok usputna, srdacna re¢ produzava ¢utanje, utoliko sto
ustupak u€injen sagovorniku ovoga jo$ jednom unizava u ofima
govornika. Taj opaki princip, koji je oduvek vrebao u uétivosti, u
duhu egalitarizma se razvija do svoje pune bestijalnosti. Snishodlji-
vost i samopotcenjivanje su jedno te isto. Prilagodavati se slabosti-
ma potlacenih znaci prihvatiti ono sto te slabosti ¢ini preduslovom
dominacije i razviti u sebi grubost, zadrtost i sposobnost za nasilje,
neophodne za sprovodenje vlasti. Ako se, kao u poslednje vreme,
odbaci snishodljivost i ostane samo prilagodavanje, to savrseno pri-
krivanje vlasti samo omogucava da klasni odnosi, ma koliko ospo-
ravani, trijumfuju jos ubedljivije. Nepokolebljiva izolacija je jedini
nacin na koji intelektualac jos uvek moZze da pokaZze odredenu meru
solidarnosti. Svo to zdruzivanje, sve te ljudske interakcije i partici-
pacija, samo su maska za precutno prihvatanje neljudskosti. Ono s
Cime se treba sjediniti je patnja ljudskih bica: i najmanji iskorak ka
njihovim radostima jeste onaj koji vodi u neosetljivost na patnju.

6. Antiteza

Onima koji svesno ostaju po strani, preti opasnost da poveruju
kako su bolji od drugih i da svoju kritiku drustva, iz liénog intere-
sa, zloupotrebe kao ideologiju. Dok nespretno pokusavaju da svoj
zivot oblikuju po bledoj slici onog pravog, oni nikada ne bi sme-
li zaboraviti krhkost te slike i koliko malo ona moze da zameni

28

gradaninom, on ubija i utopiju koja se nekada hranila maj¢inskom
ljubavlju.

3. Riba u vodi

Posto je sveobuhvatni distributivni aparat visokokoncentrisane
industrije zamenio sferu cirkulacije, ova druga je zapocela ¢udnova-
tu postegzistenciju. Kako profesija posrednika gubi svoju ekonom-
sku osnovu, privatni Zivoti bezbrojnih ljudi postaju Zivoti agenata
i preprodavaca; cela privatna sfera je doslovno zagusena misterio-
znom aktivnoséu, koja pokazuje sve crte komercijalnog Zivota, a da
se neki pravi posao tu zapravo i ne obavlja. Svi ti nervozni ljudi, od
nezaposlenih, do javnih li¢nosti, na koje se uvek moze sruditi gnev
onih ¢ije investicije zastupaju, veruju kako samo sa saosecanjem,
predanoséu i servilnoséu, uz malu pomo¢ trika i lukavstva, kao
vesti trgovci, mogu dospeti u drustvo menadzZera koje zamisljaju
sveprisutnim, tako da uskoro nema nijednog odnosa koji ne bi bio
,veza“, nijednog impulsa koji se prethodno ne bi cenzurisao, zbog
moguceg odstupanja od prihvatljivog. Koncept veze, kategorija po-
sredovanja i cirkulacije, nikada nije cvetao najbolje u sferi prave
cirkulacije, na trzistu, ve¢ tek u zatvorenim i monopolskim hijerar-
hijama. Posto sada celo drustvo postaje hijerarhijsko, te mutne veze
Sire se svuda gde je prethodno vladao privid slobode. Iracionalnost
sistema nije niSta manje izraZena u parazitskoj psihologiji indivi-
due nego u njenoj ekonomskoj sudbini. Ranije, dok je jo§ postojala
ozloglasena burzoaska podela na profesionalni i privatni Zivot -
podela za kojom danas skoro treba Zaliti — na svakog ko je u privat-
noj sferi tezio nekoj prakti¢noj koristi gledalo bi se s podozrenjem,
kao na najbezo¢nijeg uljeza. Danas se smatra oholim, ¢udnim i ne-
prikladnim upustiti se u privatnu aktivnost bez nekog jasnog cilja.
Svako ko ne ,juri” za ne¢im je skoro sumnjiv: u toj jurnjavi niko vi-
$e ne moze racunati na pomoc, osim ako se prethodno ne legitimise

25



tako $to ce istaci svoje interese. Od te posledice ukidanja profesija,
bezbroj njih pravi svoju profesiju. To su sve fini ljudi, omiljeni, pri-
jatelji sa svima, ispravni, koji svaku podlost pravdaju kao ,Jjudsku®
i odluéno odbacuju svaki nestandardizovan impuls kao ,sentimen-
talan®. Nezamenljivi zbog svog poznavanja svih kanala i kuloara
vlasti, oni prognoziraju njene najtajnije odluke i Zive od njihovog
vestog propagiranja. Sre¢u se u svim politickim taborima, ¢ak i ta-
mo gde se odbacivanje sistema podrazumeva, odakle potice njihov
ljigavi i podmukli konformizam. Cesto sti¢u naklonost zahvaljuju-
¢i izvesnoj dobrodusnosti, zbog briznog mesanja u Zivote drugih
ljudi: nesebi¢nost kao poslovna spekulacija. Pametni su, dovitljivi,
osetljivi i prilagodljivi: obnovili su sve crte starog trgovackog men-
taliteta, dan pre jucerasnjih otkrica psihologije. Sposobni su za sve,
¢ak i za ljubav, iako bez uverenja. Varaju, ali ne iz instinkta, vec¢
iz principa: sami sebe vrednuju kao profit, koji ne Zele da podele
s drugima. Za duh ih vezuju naklonost i mrznja: oni su izazov za
mislece ljude, ali i njihovi najveci neprijatelji. Naime, oni su ti koji
lukavo preuzimaju i unistavaju poslednja uporista otpora, one tre-
nutke koje su ostali postedeni zahteva masinerije. Njihov zadocneli
individualizam truje ono malo §to je preostalo od individue.

4. Krajnja jasnoéa

U ¢itulji za nekog poslovnog ¢oveka je pisalo: ,Sirina njegove sa-
vesti nadmetala se s dobrotom njegovog srca.” Omaska koja se pot-
krala ozalo§¢enima, u uzvisenoj frazeologiji rezervisanoj za takve
prilike, to nehoti¢no priznanje da dobrodus$ni pokojnik nije patio
od viska savesti, uputila je pogrebnu povorku najkracom stazom
u zemlju istine. Ako se ¢ovek poodmakle dobi slavi zbog izuzetne
smirenosti, za njegov Zivot se moZe pretpostaviti da je bio sacinjen
od niza nedela. Takav je odavno prestao da se uzbuduje. Ta siroka
savest predstavljala se kao velikodu$nost duha, koja prasta sve, jer

26

sve tako dobro razume. Izmedu vlastite krivice i krivice drugih po-
¢inje igra quid pro quo (trampe), koja se razresava u korist onoga
ko ugrabi najbolji deo. Posle tako dugog Zivota, covek gubi spo-
sobnost da razluéi ko je $ta kome uradio. U apstraktnom poimanju
opste nepravde, svaka konkretna odgovornost is¢ezava. Nitkov se
predstavlja kao Zrtva nepravde: kada biste samo znali, moj mladi-
¢u, kakav je zivot. Ali, oni koji se jo$ na sredini svog Zivotnog puta
isticu dobrotom, obi¢no uspevaju da iz te smirenosti izvuku neki
avans. Neko ko nije zao, ne Zivi smireno, ve¢ sa stidljivom okore-
los¢u i netrpeljivoséu. Bez Zeljenog poseda, on ¢e tesko pokazati
ljubav, osim kroz mrZnju prema onome $to nije uspeo da prisvo-
ji, zbog ¢ega na kraju pocinje da li¢i na predmet svoje mrznje. Ali,
burZuyj je tolerantan. Njegova ljubav prema ljudima takvima kakvi
jesu, izvire iz njegove mrznje prema pravim ljudskim bi¢ima.

5. Gospodine doktore, to je zaista lepo od vas®

Nista viSe nije bezazleno. Male radosti, znaci Zivota postedeni
odgovornosti misli, ne samo da mogu biti prkosno budalasti i bez-
dusno slepi, ve¢ direktno sluze ne¢emu §to im je potpuno suprotno.
Cak i drvo u cvatu laZe, ako se u trenutku svog cvetanja posmatra
bez senke uZasa; ¢ak i najneduznije, ,Kako je to lepo!®, pretvara se
u izgovor za postojanje najstrasnijih poniZenja; i nema vise niceg
lepog i utesnog, osim u o¢ima koje gledaju uzas pravo u lice, odo-
levaju mu i s nepomucenim osecajem za negativnost brane mogué-
nost postojanja neceg boljeg. Sve $to je blaZeno opusteno, trpeljivo
prema svemu $to prihvata dominaciju postojeceg, mora biti sumnji-
vo. Ono dublje, mra¢nije znacenje lagodnosti, nekada ograniceno
na smisao za prijatno druZenje, odavno se otvorilo za jos dobrona-

3 Aluzija na deo iz Fausta (J. W. Goethe, Faust. Der Tragddie erster Teil, 1808),
kada se stari seljak zahvaljuje Faustu $to se pridruzio mestanima na proslavi Us-
krsa: ,Herr Doktor, das ist schon von Euch...

27



i muskarci u svojoj aroganciji. Ne samo objektivna moguc¢nost vec i
subjektivna sposobnost za srecu, mogu se ostvariti samo u slobodi.

56. Istrazivanje porodicnog stabla

Izmedu Ibzena (Henrik Ibsen) i Struwwelpetera (Heinrich Hoff-
mann)’ postoji najdublja srodnost. To je ona ista ukocena sli¢nost
izmedu svih ¢lanova neke porodice, koja se moze uoditi na fotogra-
fijama iz porodi¢nih albuma iz XIX veka. Zar Nevaljali Filip (Hoft-
mann) nije ono $to bi zapravo trebalo da budu Duhovi (Ibsen), po-
rodi¢na drama? Zar stihovi , A majka nemo preko stola gleda®, ne
opisuju drzanje supruge direktora banke, g. Borkmana? Sta drugo
moze biti razlog naglog mrsavljenja malog Kaspara, koji odbija da
jede supu, nego gresi njegovog oca i nasledeno osecanje krivice?
Zli Frederik (koji muci zivotinje) dobija gorki, ali delotvorni recept
od Narodnog neprijatelja, dr Stokmana, koji, opet, pusta da mu pas
otme kobasicu. Mala, nestasna Paulina, koja se mnogo igra sa $ibi-
cama, samo je retusirana fotografija Hilde Vangel, iz vremena kada
ju je njena maceha, Gospa od mora, ostavila samu kod kuce, a ma-
li Robert, koji leti visoko iznad crkvenog zvonika, nije niko drugi
nego njen preduzimac (iz komada Majstor graditelj). Sta 7eli mali
Hans, s glavom u oblacima, osim sunca? Ko ga je drugi odvukao u
vodu, ako ne Stakorica iz Malog Ejolfa, tako sli¢na strasnom Kro-
jacu s velikim makazama? Ipak, strogi pesnik sledi primer velikog
Nikolasa (kod Hofmana, uditelj koji nestasne uéenike prska crnim
mastilom), koji decije slike modernosti potapa u svoju veliku ma-
stionicu, zacrnjuje ih njihovom praistorijom, vuce tamo-amo kao
rasklimatane lutke i tako samom sebi priziva sudnji dan.

* Der Struwwelpeter ili Janko Ras¢upanko: videti aforizam 20, f. 1; ciklus va-
spitnih prica i pesama Hajnriha Hofmana, koji Adorno ovde dovodi u vezu s neko-
liko Ibzenovih komada: Duhovi, Jon Gabriel Borkman, Narodni neprijatelj, Majstor
graditelj, Gospa od mora i Mali Ejolf.

104

25. Ne pomisljaj na njih*!

Poznato je da se prethodni Zivot emigranata ponistava. Nekada
je to bila poternica, danas je to duhovno iskustvo koje se smatra
neprenosivim, suviSe stranim da bi se moglo objasniti. Sve $to nije
postvareno, §to se ne moze izbrojati i izmeriti, prestaje da postoji.
Ali, posto to nije dovoljno, postvarenje se §iri i na svoju suprotnost,
na zivot koji se ne moZe neposredno ostvariti; na sve $to Zivi samo
kao misao i secanje. Tome su namenili posebnu rubriku. Zove se
spozadina®, koja se u upitnicima pojavljuje kao dodatak, posle pita-
nja o polu, godinama i zanimanju. Na kraju, poniZeni Zivot se vuce
za pobednickim vozilom ujedinjenih statisticara, a ¢ak ni proslost
viSe nije bezbedna pred sadasnjo$cu, koja je svojim setanjem na
nju jo$ jednom osuduje na zaborav.

26. English spoken®?

Kao decak, cesto sam na poklon dobijao knjige od starijih engle-
skih gospoda s kojima su moji roditelji bili u vezi: bogato ilustro-
vane knjige za decu, ¢ak i jednu malu zelenu Bibliju, u povezu od
marokena. Sve su bile na jeziku darivateljki: nijedna od njih se nije
pitala da li ¢u uopste moci da ih procitam. Posebna nepristupac-
nost tih knjiga, s njihovim slikama, velikim naslovima i vinjetama,
kao i njihov neodgonetljiv tekst, ispunili su me uverenjem da to u
stvari i nisu knjige, ve¢ reklame, mozda za masine, kao $to su bile
one koje je moj ujak pravio u svojoj londonskoj fabrici. Od kada Zi-
vim u anglosaksonskim zemljama i razumem engleski, ta svest nije
izbledela nego se samo pojacala. U Bramsovoj ,Devojackoj pesmi®
(Mddchenlied), prema poemi Paula Hejsa (Paul Heyse), nalaze se

2 Nicht gedacht soll ihrer werden, aluzija na stih iz Hajnove pesme ,Nicht
gedacht soll seiner werden (Heinrich Heine, Nachgelesene Gedichte 1845-1856).
?2 Eng., ,Govorni engleski*.

53



i stihovi: ,O Herzeleid, du Ewigkeit!/ Selbander nur ist Seligkeit.*
U najraSirenijoj americkoj verziji, to je prevedeno kao, ,O mise-
ry, eternity!/ But two in one were ecstasy“.?® Arhai¢ne, strastvene
imenice originala pretvaraju se u fraze popularnih §lagera, kojima
se ovi promovisu. Pod svetlima koja pale, blista reklamni karakter
kulture.

27. On parle francais**

Koliko su tesno isprepletani seks i jezik, moze se videti kada se
Cita pornografija na nekom stranom jeziku. Kada Citate de Sada na
francuskom, nije vam potreban re¢nik. Cak i najprefinjeniji izrazi
za ono $to se smatra nepristojnim, u koje nas nisu mogli uputiti
nikakvo obrazovanje, porodi¢no vaspitanje ili knjizevno iskustvo,
shvataju se odmah, mesecarski, kao §to se i u detinjstvu najuvije-
niji izrazi i zapazanja o seksualnim stvarima sklapaju u ispravnu
predstavu. To je kao da sputane strasti, prizvane svojim imenima,
eksplodiraju kroz bedeme slepog jezika i vlastitog zatocenistva, i
silovito se probijaju ka najdubljoj celiji znacenja, koje i sdmo pod-
seca na njih.

28. Paysage®

Ono $to nedostaje ameri¢kom pejzaZu nije toliko istorijsko se-
¢anje, kao §to to zamislja romanticarska iluzija, koliko neki vidljivi
trag ljudske ruke. To se ne vidi samo po odsustvu njiva ili po onim

23 Priblizno, za stihove na nemackom: ,,0, bolno srce, o Ve¢nosti!/ Samo za-
jedno ste blazeni“ Americ¢ka verzija: ,O patnjo, veénosti!/ Ali, kao dva u jednom,
srecu ste znadili

* Fr, ,Ovde se govori francuski.

% Fr, predeo, pejzaz.

54

55. Ako dozvoljavate

Kada se pesnik iz Sniclerovog komada U kolu’ neZno obraca za-
vodljivoj devojci, koja je tu prikazana kao prijateljska suprotnost
puritanke, ona mu kaze: ,Pusti me, zar neces vise da svira§ klavir?*
Ona je svakako svesna svrhe celog aranzmana, ali mu se zapravo ne
opire. Njen osecaj ide dalje od uobicajenih ili psiholoskih zabrana.
On izrazava arhai¢nu frigidnost, Zivotinjski strah Zene od kopula-
cije, koja joj na kraju moze doneti samo bol. UZzivanje je kasnije
dostignuce, jedva starije od svesti. Ako pogledamo kompluzivnost
s kojom se sparuju Zivotinje, kao omadijane, onda u staroj izreci,
JblaZeni su ¢ak i crvi®, moZemo videti komadié¢ idealisti¢ke lazi, ma-
kar u odnosu na Zene, koje se s ljubavlju srecu samo u neslobodi i
prepoznaju je jedino kao predmeti nasilja. Nesto od te svesti zadr-
zalo se kod Zena, naro¢€ito onih iz niZe srednje klase, sve do poznog
industrijskog doba. Secanje na staru ranu i dalje je Zivo, dok su fi-
zicka bol i neposredni strah prevazideni civilizacijom. Drustvo na-
stavlja da predavanje Zene vraca nazad u polozaj Zrtve, iz kojeg je
oslobodilo Zene. Nijednom muskarcu, osim ako nije potpuno bezo-
secajan, koji se udvara nekoj siromasnoj devojci, ne moze promaci
trag pravednosti u njenom otporu, kao jedine povlastice koju je pa-
trijarhalno drustvo ostavilo Zeni, ali koja, jednom ubedena, mora
odmah platiti ceh, posle kratkog trijumfa svog ,ne“. Svesna je da je
ona, koja od pamtiveka daje, u isti mah i ona koja je nasamarena.
Ako se usteZe, onda biva nasamarena jo$ jednom. To se dobro vidi
u savetu mladoj pocetnici, koji Vedekind (Frank Wedekind) stavlja
u usta jedne madam: ,Jma samo jedan nacin da se bude srecan u
ovom svetu, a to je da druge ucini$ sre¢nim, koliko god je to mogu-
¢e® Vlastito zadovoljstvo podrazumeva bezgrani¢no samoodrica-
nje, za koje su Zene, u svom arhai¢nom strahu, sposobne isto koliko

7 Arthur Schnitzler, Reigen, 1897. Prevedeno kao Artur Snicler, ,U kolu (de-
set dijaloga)®, u okviru izdanja Tri drame: Kafka, Snicler, Brust, Trorog, Beograd,
1988. Preveo Borivoje Gerzi¢.

8 Frank Wedekind, Das Sonnenspektrum, 1894.

103



placenici sa Zenama iz osvojenih gradova. Piiki delotvorni ¢in® je-
ste skrnavljenje projektovano na zvezdano nebo iznad nas. Ali, u
dugom, kontemplativnom pogledu, koji potpuno razotkriva ljude i
stvari, poriv prema predmetu se uvek prelama, odrazava. Nenasil-
na refleksija, izvor svekolike radosti istine, podrazumeva da onaj
ko meditira nikada ne ugradi predmet u sebe: to je bliskost na od-
stojanju. Samo zato $to Taso (Torquato Tasso), koga bi psihoanali-
ti¢ari nazvali destruktivnim karakterom, pred princezama obamire
od straha i strada kao civilizovana Zrtva nemogucnosti neposred-
nog odnosa, Adelhajda, Klarica (Klarhen) i Gretica (Grethen) mogu
da govore transparentnim, neusiljenim jezikom, koji od njih pravi
parabole praistorije.® Oseéanje Zivota kojim zrace Geteove junaki-
nje steCeno je povlacenjem, odstupanjem, i to je nesto vise od ptike
rezignacije pred trijumfom drustvenog poretka. Apsolutna suprot-
nost tome je Don Zuan, simbol sjedinjenosti ¢ulnog i apstraktnog.
Kada Kjerkegor kaze kako je ¢ulnost u njemu shvaéena kao prin-
cip, on dotice tajnu sdme ¢ulnosti. Njen ukoceni pogled, sve dok je
ne trgne budenje samosvesti, sadrZi upravo onu anonimnost, onu
nesre¢nu opstost, koja se kobno reprodukuje u svom negativu, sve-
moc¢nom suverenitetu misli.

5 Die reine Tathandlung®: Fihteov izraz. Jochann Gottlieb Fichte, Grundla-
ge der gesamten Wissenschaftslehre, 1794-95 (Osnova cjelokupne nauke o znanosti,
Naprijed, Zagreb, 1974).

¢ Adelheid, Klarchen i Gretchen (Margarete): junakinje Geteovih drama Gec
od Berlihingena (Gétz von Berlichingen, 1773), Egmont (1788) i Faust (1808, 1832).
Adorno se ovde osvrce i na italijanskog pesnika Torkvata Tasa (Oslobodeni Jeru-
salim, 1581), kao junaka istoimene Geteove drame (Torquato Tasso, 1790).

102

zapu$tenim i Cesto niskim Sumama, sli¢nim Siprazju, vec pre svega
po putevima. Oni su uvek baceni pravo u pejzaZz, i §to su ravniji i
§iri, to njihova blistava traka nemarnije i nasilnije odudara od svog
suviSe divljeg i zaraslog okruZenja. Oni su bezizrazajni. Posto ne
znaju za tragove cipela ili tocka, za nezne pesacke staze duz svojih
ivica, kao prelaze ka vegetaciji, za sporedne puteljke koji vode u
unutra$njost doline, nedostaje im sve ono §to je blago, umeksano i
zaobljeno u stvarima na kojima su ruke ili njihovi neposredni ala-
ti radili. Kao da niko nikada nije pocesljao kosu predela. Ostao je
neutesen i neutesiteljski. To odgovara i nacinu na koji se obi¢no
opaZza. Naime, zurno oko ne moze da zadrzi ono §to iz automobila
jedva uspeva da primeti, i pejzaz koji nestaje ostavlja za sobom isto
onoliko malo tragova koliko ih i nosi na sebi.

29. Patuljaste vocke

Zasluga je Prustove uctivosti $to je Citaoca postedeo
srama da sebe smatra pametnijim od autora.

U devetnaestom veku, Nemci su slikali svoje snove i to
se uvek pretvaralo u povrce. Francuzima je bilo dovolj-
no da naslikaju povrée i to je vec bio san.

U anglosaksonskim zemljama prostitutke izgledaju
kao da zajedno s grehom isporucuju i sve ve¢ne muke

pakla.

Lepota americkog pejzaza: to §to je i u najmanjem deta-
lju, kao njen izraz, utisnuta sva neizmernost njegovog
prostranstva.

55



U secanjima emigranata, pecenje od bilo koje nemac-
ke divlja¢i ima ukus kao da je tek oborena zac¢aranim
metkom ¢arobnog strelca.?®

U psihoanalizi je sve pogresno, osim njenih preteriva-
nja.

Da li smo sreé¢ni, moZemo oceniti ako oslusnemo vetar.
Nesrec¢nog ¢oveka on podseca na krhkost njegovog do-
ma, donosi mu isprekidan san i teske snove. Za sre¢nog
coveka, vetar je pesma njegove zasticenosti: njegov be-
sni fijuk govori mu da viSe nije u njegovoj moci.

Necujna larma, odavno znana iz iskustva snevanja, gr-
mi u nasim budnim satima iz novinskih naslova.

Mitski najava propasti obnavlja se na radiju. Svako ko
autoritativno prenosi neku vaznu vest, najavljuje ne-
volju. Engleska re¢ solemn oznacava nesto svecano i
pretece. Mo¢ drustva, koja govori kroz spikera, sama
od sebe se okrece protiv onih kojima se obraca.

Ono $to se desilo u najskorijoj proslosti, uvek se prika-
zuje kao da je unisteno u nekoj katastrofi.

Izraz istorijskog u stvarima nije nista drugo nego mi-
nula patnja.

Samosvest je kod Hegela bila istina samoizvesnosti, od-
nosno, prema rec¢ima iz Fenomenologije duha, ,ovoze-
maljsko carstvo istine®. Od kada je to prestala da razu-
me, burZoazija je bila samosvesna makar zbog ponosa
$to poseduje vlasnistvo. ,Self-conscious® (samosvest)
danas ne znaci nista drugo nego svest o egu kao ne-
prijatnosti, kao ostvarenju nemoci: svest o tome da si
nista.

% Carobni strelac (Freischutz, 1821), opera nemackog romanti¢arskog kom-

pozitora Karla Marije fon Vebera (Carl Maria von Weber, 1786-1826).

56

skladu s tim, Siler se najvise bavio uzurpatorima. U klasi¢noj glori-
fikaciji suvereniteta nad prirodom, ono vulgarno i nisko odrzava se
kroz revnosnu negaciju. Odmah iza ideala, stoji Zivot. U mirisu Jeli-
sejskih ruza, opisanom suviSe slatkorecivo da bi se mogao pripisati
dozivljaju samo jedne ruZze, oseca se duvanski dim iz neke sudske
kancelarije, a scenski rekvizit za sneni polumesec (Mondrequisit)
oblikovan je po uzoru na uljanu lampu, pod ¢ijom oskudnom sve-
tlosc¢u student buba za svoje ispite. Slabost koja se izdaje za snagu,
izru€ila je misao navodno napredne burzoazije na milost i nemi-
lost ideologiji, jos u vreme kada je ta klasa grmela protiv tiranije. U
najdubljim skrovistima humanizma, kao sima njegova dusa, besni
manijak koji, kao fasista, ceo svet pretvara u zatvor.

54. Razbojnici

Siler, kantovac, u isti mah je neosetljiviji i ¢ulniji od Getea: i
apstraktniji i viSe zaokupljen seksualnos$cu. Seks, kao neposredna
zudnja, od svega pravi predmet akcije i tako poni$tava njegovu po-
sebnost. ,Amalija za ¢etu!“ - to je razlog zasto Lujza ostaje bleda
kao limunada.* Kazanovine Zene, koje, nimalo slu¢ajno, nose slo-
va umesto imena, jedva se mogu razlikovati jedna od druge, kao i
figurine koje formiraju sloZzene piramide na zvuke de Sadovih me-
hanickih orgulja. Nesto od te seksualne sirovosti, od te nesposobno-
sti za razlikovanje, pokrece velike spekulativne sisteme idealizma,
uprkos svim Imperativima, i vezuje lancima nemacki duh za ne-
macko varvarstvo. Ono $to je seljacka pohlepa, koju su s mukom
obuzdavale samo pretnje sveStenika, smatrala za svoju metafizi¢-
ku autonomiju, bilo je pravo da sve $to joj se nade na putu svede
na njegovu golu sustinu, isto onako besramno kao §to su to radili

* Amalia i Louise: junakinje Silerovih (Friedrich Schiller) komada Razbojnici
(Die Rauber, 1781) i Spletka i ljubav (Kabale und Liebe, 1784).

101



srebrnim talirima.> Lukavi mladié, svestan svoje snazne, zivotinj-
ske prirode, ne Zeli da strada zajedno s prijateljima, osniva s njima
grupu Bremenskih muzicara, s kojom upada u razbojnicku jazbinu,
nadmudruje lopove, ali na kraju ipak Zeli da se vrati kuéi. Kralj 7a-
bac, nepopravljivi snob, zuri ¢eznjivo u princezu, u nadi da ¢e da
ga ova ipak spasiti.

53. Glupiranje

Silerove lingvisticke navike podseéaju na mladi¢a iz nize klase
koji, posramljen u visokom drustvu, pocinje da vice kako bi ga svi
Culi: ,power” (snaga) i drskost. Nemacke tirade i pridike oblikova-
ne su po francuskim uzorima, ali su se uvezbavale po pivnicama.
U svojim beskrajnim i neumoljivim zahtevima, malogradani ume-
ju da se isprse, da se poistovete sa silom koju ne poseduju i onda
je daleko nadmase u bahatosti, do tacke apsolutnog duha i apsolut-
nog uzasa. Izmedu grandiozne uzviSenosti koja obuhvata celo ¢o-
vecanstvo, zajednicke svim idealistima — uzviSenosti koju su uvek
spremni da neljudski zgaze u svemu malom, kao $to je piko po-
stojanje — i sklonosti ka sirovoj pompeznosti burzoaskih moénika,
postoji duboka saglasnost. Duhovni dzinovi su skloni tome da se
smeju grohotom, da eksplodiraju, da smrve. Kada govore o Stva-
ranju, misle na gréevitu volju od koje se nadimaju, da bi unapred
sasekli svako pitanje: od davanja prvenstva prakti¢cnom umu, do
mrzZnje prema teoriji, samo je jedan korak. Ta dinamika je prisutna
u svim idealistickim misaonim strujama: ¢ak je i Hegelov neizmer-
ni napor da tu dinamiku izle¢i njom shmom propao kao njena zrtva.
Pokusaj da se svet dedukuje re¢ima iz jednog principa, jeste pona-
Sanje onog koji Zeli da uzurpira moé¢, a ne da joj se suprotstavi. U

? Devojtica iz pri¢e Srebrni taliri (Die Sterntaler, 1819), koja poklanja celu
svoju odecu, komad po komad, siromasnoj deci koju sre¢e usput, da bi na kraju
ostala gola i bosa. Ali, onda joj s neba padaju srebrni taliri.

100

Za mnoge ljude je ve¢ postalo krajnje besramno reéi
,Ja“.
Trun u vlastitom oku je najbolje uveli¢avajuce staklo.

I najgora osoba je u stanju da prepozna slabosti najbo-
lje, a najgluplja gresku u razmisljanju najpametnije.

Prvoijedino nacelo seksualne etike: tuzilac nikada nije
u pravu.

Celina je lazna.?’

30. Pro domo nostra?®

Kada je prethodni rat, koji, kao i svaki drugi rat, izgleda miro-
ljubivo u poredenju sa slede¢im, zaCepio bu¢na usta simfonijskih
orkestara mnogih zemalja, Stravinski je napisao Pricu o vojniku (Hi-
storie du Soldat, 1917), za oskudni, $okantno proredeni kamerni
ansambl. Pokazalo se da je to bila njegova najbolja partitura, jedi-
ni uverljivi nadrealisticki manifest, ¢iji je gréevito sanjalacki naboj
uneo u muziku nesto od negativne istine. Glavna pretpostavka ko-
mada bilo je siromastvo: on je razorio zvani¢nu kulturu tako dra-
sti¢no zato $to je bio lisen ne samo pristupa njenim materijalnim
dobrima vec i svake njene razmetljivosti, neprijateljske prema kul-
turi. U tome leZi smernica za intelektualnu produkciju posle ovog
rata, koji je u Evropi za sobom ostavio pusto$ takvih razmera, da

27 Inverzija ¢uvene Hegelove tvrdnje, ,istinito je celina® (,Das Wahre ist das
Ganze"), iz Fenomenologije duha.

% Pro domo nostra®, lat, ,Za na$ dom*, za neéto zajedni¢ko: aluzija na Ci-
ceronov govor ,Pro domo sua“ (,Za svoj dom®, u svoju korist; De domo sua ad
pontifices, 57. pre n. e.), u kojem je ovaj trazio od Senata odstetu za rasko$no opre-
mljenu vilu na rimskom brdu Palatino, koju mu je, za vreme njegovog izgnanstva,
oduzeo car Klaudije, a zatim je poharao i spalio. Cesto se navodi kao primer zala-
ganja pojedinca za sopstveno vlasnistvo.

57



to Cak ni sve rupe te muzike nisu mogle da naslute. Progres i var-
varstvo, u obliku masovne kulture, danas su toliko isprepleteni, da
samo varvarski asketizam prema toj kulturi i progresu sredstava
moZe obnoviti nevarvarske uslove. Nijedno umetnicko delo, nijed-
na misao, nema $anse da prezivi, ako u sebi ne nosi odbijanje lazne
raskosi i prvoklasne produkcije, filmova u boji i televizije, ¢asopisa
za milionere i Toskaninija. Stariji mediji, nenamenjeni masovnoj
produkciji, sticu novu aktuelnost, kao nesto neotkriveno i impro-
vizovano. Samo oni se mogu suprotstaviti zajednickom frontu tru-
stova i tehnike. U svetu u kojem ¢ak ni knjige vise ne izgledaju
kao knjige, prava knjiga moze biti samo ona koja to viSe nije. Ako
je izum Stamparske prese oznacio pocetak burzoaske ere, onda je
kucnuo ¢as da se ona opozove pomocu mimeografa, jedinog pri-
kladnog, nenametljivog sredstva distribucije.

31. Macka iz dzaka

Cak je i solidarnost, taj naj¢asniji oblik ponasanja medu socijali-
stima, obolela. Solidarnost je nekada htela da pri¢u o bratstvu uéini
stvarnom, da je izvuce iz opsteg, u kojem je bila ideologija, i veze
za posebno, za Partiju, kao navodno jedinog predstavnika opsteg u
ovom antagonistickom svetu. Solidarnost se izrazavala u grupama
ljudi koji su zajedno rizikovali Zivote; a posto su njih smatrali ma-
nje vaznim u odnosu na opipljive moguénosti, bili su spremni da
se zrtvuju jedni za druge, bez apstraktne opsednutosti idejom, ali i
bez li¢ne nade. Takvo odricanje od samoodrZanja imalo je za pret-
postavke spoznaju i slobodu odluéivanja: bez toga, odmah se obna-
vlja slepi, posebni interes. Ipak, solidarnost se vremenom pretvorila
u poverenje da Partija ima hiljadu oéiju, u stupanje u odavno uni-
formisane radnicke bataljone, kao stranu koja bi trebalo da je jaca,
u plivanje niz tok svetske istorije. Svaki privremeni dobitak u sigur-
nosti placan je neprekidnim strahom, pokornosc¢u, manevrisanjem

58

pune celu stranicu. NuzZnost da se ogugla na samosaza-
ljenje podrazumeva tehni¢ku nuznost suprotstavljanja
svakom popustanju intelektualne tenzije, s krajnjom
budnoscu, kao i uklanjanje svega Sto je pocelo da se
stvrdnjava oko dela ili da ga dokono razvladi, a $to je
u nekoj ranijoj fazi moglo posluziti, kao neka glasina,
da podstakne vrelu atmosferu koja pogoduje rastu, ali
koja se sada napusta, kao suvise mlaka i ustajala. Na
kraju, piscu se ¢ak i ne dopusta da boravi u sopstve-
nom pisanju.

52. Odakle roda donosi decu

Za svaku osobu se moze pronaci neka arhetipska bajka, samo
ako se dovoljno dugo traZzi. Negde lepota sama trazi ogledalo, ako
je ona najlepsa na svetu, kao Kraljica iz Snezane. Ona koja gunda i
zanoveta do smrti, oblikovana je po uzoru na kozu, koja ponavlja
stihove: ,Sita sam i presita/ Kuéi mi se hita!“? Neki ¢ovek, mucen
brigama, ali nepokolebljiv, podsec¢a na onu pogrbljenu staricu koja
u $umi, dok sakuplja drva, sre¢e Gospoda, ali ga ne prepoznaje, a
on je na kraju bogato nagraduje zato $to mu je pomogla. Drugi je,
opet, mladi¢ koji krece u svet, u potrazi za sreCom, izlazi na kraj s
raznim dzinovima, ali na kraju ipak mora da umre u Njujorku. De-
vojka se probija kroz divljinu nekog grada, kao Crvenkapa, da bi
svojoj baki donela malo kolaca i bocu vina, a druga se svla¢i da bi
vodila ljubav, sa istom onom detinjom nevino$c¢u kao devojéica sa

% Brac¢a Grimm, ,Tischchen deck dich, Goldesel und Kniippel aus dem Sack*;
~Carobni sto¢ié, zlatni magaracibatina iz vreée* ili ,Sto¢iéu, postavi se!. I svi ostali
primeri su iz bajki brace Grim.

99



98

opise njegov sadrzaj, mora se surovo pridaviti. Pisac
ne bi trebalo da pravi nikakvu razliku izmedu lepog i
¢injeni¢nog izrazavanja. To razlikovanje ne bi trebalo
prepustiti ni zainteresovanim kriti¢arima, niti ga trpeti
kod sebe. Ako neko uspe da u potpunosti izrazi ono §to
je hteo, onda je to lepo. Lepota izrazavanja, radi njega
samog, svakako je nesto ,suvise lepo®, ali ¢isto ukra-
sno, razmetljivo, ruzno. Ipak, onaj ko se u ime nesebic-
ne posvecenosti datoj stvari odrice Cistote izrazavanja,
uvek izneverava i simu stvar.

Dobro napisani tekstovi su kao paukove mreze: her-
meti¢ni, koncentri¢ni, transparentni, dobro povezani i
ucvrséeni. Oni uvlace u sebe sve §to puzi ili leti. Me-
tafore, koje ih svaki ¢as presecaju, njihova su glavna
hrana. Ideje im same lete u susret. Opravdanost nacrta
se moze proceniti na osnovu toga da li jedan citat prizi-
va ostale. Gde god misao otvori jednu Celiju stvarnosti,
trebalo bi da prodre i u sledecu, a da pri tom ne narusi
temu. Misao potvrduje svoj odnos s predmetom ¢im se
i drugi predmeti kristalizuju oko nje. U svetlosti koju
baca na svoj ograni¢eni predmet, po¢inju da svetlucaju
i drugi.

Pisac se u svoj tekst smesta kao u kucu. Kao §to ne-
ko pretura svoje papire, knjige, olovke i dokumenta iz
jedne sobe u drugu, tako i pisac pravi nered od svojih
misli. One postaju komadi namestaja, na koje moZete
sesti, osetiti se prijatno ili neprijatno. MoZete ih nezno
gladiti, habati, bacati jedne preko drugih, vuéi okolo,
odbaciti. Onima koji viSe nemaju domovinu, pisanje
postaje dom. I onda u njemu, bas kao neka porodica,
neminovno prave sav domaci kr$ i lom. Ali, sada im
nedostaje Supa, a i tesko je odvojiti se od ostataka. On-
da ih vuku tamo-amo i na kraju rizikuju da njima is-

i trbuhozborstvom: snaga koja se mogla iskoristiti za isprobavanje
slabosti neprijatelja, trosi se na predvidanje raspoloZenja sopstve-
nih voda, pred kojima se u dubini duse drhti vise nego pred starim
neprijateljem, jer svako sluti da ¢ée se, na kraju, vode obe strane na-
goditi preko leda onih koje su upregli. Odraz toga se moze osetiti
i medu pojedincima. Svako ko se, u skladu s vaze¢im stereotipo-
vima za klasifikaciju ljudi, danas unapred smatra progresivnim, a
da nije potpisao imaginarni revers koji bi trebalo da povezuje sve
prave vernike — koji se medusobno prepoznaju po necemu neuhva-
tljivom u ponasanju i govoru, po sirovoj, poslusnoj rezignaciji, kao
po lozinci — stalno ée prolaziti kroz isto iskustvo. Pravoverni, ali
i svi njima tako sli¢ni devijanti, stalno ¢e mu se obracati i oceki-
vati solidarnost. Posredno i neposredno, pozivace se na zajednicki
progresivni program. Ali, istog ¢asa kada od njih zatraZi najmanji
dokaz te solidarnosti ili da makar uvaze njegov vlastiti udeo u dru-
$tvenom proizvodu patnje, oni ¢e samo hladno slegnuti ramenima;
to je sve $to je ostalo od materijalizma i ateizma, u eri obnovljenog
papinstva. Oni organizovani o¢ekuju od uglednih intelektualaca da
istupe u njihovu korist, ali ako osete i najmanji strah da ¢e morati
sami da istupe, nazivaju ove kapitalistima, a onaj isti ugled na koji
su racunali, postaje sme$na sentimentalnost i glupost. Solidarnost
je razapeta izmedu ocajnicke vernosti onih koji nemaju kud i di-
rektnog ucenjivanja onih koji ne Zele da imaju bilo $ta sa sudskim
izvrSiteljima, niti da se predaju banditima.

32. Divljaci nisu bolji ljudi

Kod africkih studenata politicke ekonomije ili onih sijamskih
(tajlandskih), na Oksfordu i, generalno, kod marljivih istori¢ara
umetnosti i muzikologa malogradanskog porekla, prisutna je
velika spremnost da se usvajanje novih znanja kombinuje s
neumerenim postovanjem prema svemu §to je etablirano, vazece,

59



zvanic¢no priznato. Nepomirljiva odlu¢nost duha je strana onome
§to je divlje, pocetnicko ili ,nekapitalistickim prostorima“. Ona
pretpostavlja iskustvo, istorijsko secanje, nemirnu misao i, iznad
svega, dobru meru zasi¢enosti. Uvek se iznova primeéuje kako
mladi i nevini, regrutovani u radikalne grupe, menjaju stranu ¢im
jednom postanu svesni snage tradicije. Ona se mora nositi u sebi,
da bi se istinski mrzela. To Sto su snobovi, pre nego proleteri, ti koji
pokazuju smisao za avangardne umetnicke pokrete, baca svetlo i
na politiku. Zakasneli i novopridosli odlikuju se zabrinjavajuéom
sklonos¢éu ka pozitivizmu, od indijskih oboZavalaca Karnapa?
do odlué¢nih branilaca nemackih majstora Matijasa Grinevalda i
Hajnriha Suca.®® Psiholoski je pogresno pretpostaviti da isklju-
¢ivanje rada samo mrznju i ozlojedenost; ono rada i posesivnu,
netolerantnu ljubav, a oni koje je represivna kultura drzala na
odstojanju mogu lako postati njene najfanati¢nije odbrambene
trupe.3! Odjek toga se moze osetiti u usiljenom knjizevnom jeziku
nekog radnika koji, kao socijalista, Zeli da ,nauci nesto®, da uzme
udedta u takozvanom nasledu, dok se filistarstvo raznih Bebela3?
ne ogleda toliko u njihovom nepoznavanju kulture, koliko u
entuzijazmu s kojim je prihvataju kao datost, poistovectuju se s
njom i tako joj, naravno, izokreéu smisao. Socijalizam je inace
slabo otporan na taj preobrazaj, kao i na opasnost da teoretski
sklizne u pozitivizam. Lako se moZe desiti da na Dalekom istoku
Marks popuni prazninu koju su za sobom ostavili Dri§ i Rikert.*?

% Rudolf Carnap (1891-1970), vode¢i filozof neopozitivizma.

30 Matthias Griinewald (oko 1470/80-1528), slikar kasne gotike; Heinrich Sc-
hiitz (1585-1672), barokni kompozitor; obojica umetnici izrazito religioznog na-
dahnuca.

*! Adorno koristi izraz ,Schutztruppe“: nemacke kolonijalne trupe, u periodu
od 1891-1918.

%2 August Bebel (1840-1913): jedan od osnivaca i voda nemacke Socijaldemo-
kratske partije, u periodu od Francusko-pruskog rata do Prvog svetskog rata.

% Hans Driesch (1867-1941): vitalisti¢ki filozof i biolog, autor ,Nauke i filo-
zofije organizma® (The Science and Philosophy of the Organism, 1908, originalno
na engleskom). Heinrich John Rickert (1863-1936), jedan od vodeéih nemackih

60

tenciozne aljkavosti, ne uspostavlja se automatski: po-
dozriva upornost je uvek zdrava. Upravo oni koji ne Ze-
le da podilaze gluposti zdravog razuma moraju dobro
paziti da stilski ne objedinjuju ideje koje bi se, posma-
trane pojedina¢no, morale odbaciti kao banalne. Loko-
ve banalnosti (John Locke) ne mogu biti opravdanje za
Hamanove opskurnosti (Johann Georg Hamann).

Ako posle zavrsetka dela, bez obzira na njegovu du-
Zinu, autor oseti i najmanju nesigurnost, onda bi se
tome morao posvetiti krajnje ozbiljno, potpuno nesra-
zmerno njenoj prividnoj vaznosti. Afektivna privrze-
nost tekstu i sujeta teZe da umanje znacaj takvih sum-
nji. Ono §to je proslo makar uz najmanju sumnju moze
ukazivati na objektivnu niStavnost celine.

Proleéna procesija u Ehternahu! nije mars Svetskog
Duha: ogranicavanje i uzmaci nisu znamenja dijalek-
tike. Ona pre napreduje preko ekstrema, tako §to pod-
sti¢e misli da s krajnjom doslednoséu streme svom di-
jalektickom obrtu, umesto da o njima sudi. Mudrost
koja nam nalaZe da u nekoj re€enici ne odemo preda-
leko, Cesto je samo Cinilac drustvene kontrole i, samim
tim, zaglupljivanja.

Treba biti skeptic¢an prema onim prigovorima koji se
Cesto mogu cuti, kako je neki tekst ili neka formula-
cija ,suvise lepa“. Uvazavanje sadrzaja ili ¢ak patnje,
moze lako biti samo racionalizacija ozlojedenosti pre-
ma onima koji, u postvarenoj formi jezika, ne mogu
da podnesu tragove neceg neprihvatljivog, sto pogada
ljudska bica: poniZenja. San o Zivotu bez srama, kojem
strast prema jeziku teZi ¢ak i kada joj je zabranjeno da

! Echternach, grad u Luksemburgu, u kojem se svake godine, na Duhove,
odrzava Prole¢na procesija, u kojoj ucesnici idu tri koraka napred, dva koraka
nazad.

97



96

Nikada se ne treba ustezati od brisanja. DuZina teksta
je nebitna, a strah da nije dovoljno receno detinjast je.
Ne treba misliti kako nesto vredi zadrzati samo zato sto
je zapisano. Ako se ima utisak da vise reCenica varira
istu misao, to obi¢no ukazuje na nekoliko varijacija ne-
Cega Cime autor jo$ nije ovladao. U tom slucaju, treba
izabrati najbolju formulaciju i raditi na njoj. Sposob-
nost da se odbace ¢ak i plodne ideje, ako opsti nacrt
to zahteva, sastavni je deo knjiZzevne tehnike. Njihovo
bogatstvo i snaga doprinece i onim idejama koje su tre-
nutno potisnute. To je kao da smo za trpezom, gde ne
treba pojesti svaku mrvicu i ispiti svaku kap. Inace bi
se moglo pomisliti da nas mucéi oskudica.

Svako ko Zeli da izbegne kliSee, ne sme se ograniciti
na reci, osim ako ne Zeli da se prepusti vulgarnoj koke-
teriji. Velika francuska proza XIX veka bila je posebno
osetljiva u tom pogledu. Pojedinacne reéi su retko ka-
da banalne; tako je i u muzici: jedan ton se ne moze
izlizati. Najgori kliSei su kombinacije reci, poput onih
koje je Karl Kraus nemilice koristio: potpuno i sasvim,
na dobro ili tetu, prosireno i produbljeno. One sa so-
bom nanose mulj ustajalog jezika, upravo tamo gde bi
autor, preciznos$¢u svog izraza, trebalo da postavi bra-
ne, koje su neophodne svaki put kada jezik stupi na
scenu. To ne vazi samo za kombinacije reci vec i za
konstrukciju celih formi. Ako neki dijalekticar, svaki
obrt svoje uznapredovale misli, ispred svake pauze, za-
pocne sa ,Ali, onda ¢e knjizevna Sema izneveriti nese-
matske namere njegovog izlaganja.

Siprag nije sveti gaj. Sve teskoce koje izviru iskljuc¢ivo
iz udobnost i lakoce samorazumevanja moraju se raz-

resiti. Razlika izmedu Zelje da se piSe s povezanos$céu
koja odgovara dubini teme i iskusenja nejasne i pre-

Ima razloga za strahovanje da ¢e ukljucivanje nezapadnih naroda
u sukobe industrijskog drustva, $to je odavno postalo pitanje
trenutka, vise doprineti racionalnom rastu proizvodnje, prometa
i skromnom podizanju Zivotnog standarda, nego njihovom oslo-
bodenju. Umesto da ocekuju ¢uda od prekapitalistickih naroda,
oni zreli bi trebalo da budu na oprezu od njihove trezvenosti, od
njihovog lenjog oseéaja za oprobano i za dostignuéa Zapada.

33. Daleko od vatrene linije

Izvestaji o vazdus$nim napadima retko prolaze bez pominjanja
naziva firmi koje proizvode avione: Focke-Wulf, Heinkel i Lancaster
pojavljuju se tamo gde se nekada pricalo o konjanicima, kopljani-
cima i husarima. Mehanizmi za reprodukciju Zivota, odnosno, za
njegovu kontrolu i destrukciju, potpuno su isti i, u skladu s tim,
industrija, drzava i reklama stapaju se u jedno. Staro preterivanje
skepti¢nih liberala, da je rat posao, obistinilo se: drzava je odbaci-
la cak i privid nezavisnosti u odnosu na posebne profitne interese;
oduvek u njihovoj sluzbi, ona im sada sluZi i ideoloski. Svako ushi-
¢eno pominjanje glavne firme uklju¢ene u bombardovanje gradova
doprinosi njenom dobrom glasu, $to joj moZe doneti najbolji ugo-
vor i u njihovoj rekonstrukeiji.

Kao i Tridesetogodi$nji rat, tako se i ovaj, Cijeg se pocetka niko
nece secati kada se jednom zavrsi, sastoji od zasebnih kampanja
razdvojenih praznim hodom: poljska kampanja, norveska, ruska,
tuniska, Invazija. Njegov ritam, to smenjivanje naglih akcija i to-
talnog zatiSja, usled nedostatka geografski dostiznog neprijatelja,
ima u sebi nesto mehanicko, inace svojstveno vojnim sredstvima
i §to je nesumnjivo obnovilo neke preliberalne oblike ratnog po-
hoda. Ali, taj mehanicki ritam sada potpuno odreduje odnos ljudi

neokantovaca, profesor filozofije u Frajburgu i Hajdelbergu. Uticao na Vebera i
Hajdegera, koji mu je bio i asistent.

61



prema ratu, ne samo kroz nesrazmeru izmedu snage tela i energije
motora, ve¢ i u najdubljim Celijama iskustva. Puka neprilagodenost
tela mehanickom ratovanju je i u proslom sukobu (Prvi svetski rat)
onemogucila stvarno iskustvo. Niko ne moze da govori o njemu
kao o bitkama artiljerijskog generala Bonaparte. Veliki vremenski
razmak izmedu ratnih memoara i sklapanja mira nije slu¢ajan: on
svedoci o bolnom obnavljanju secanja, koje u svim tim knjigama
ostavlja utisak nemodi i ¢ak izvesStacenosti, bez obzira kroz kakve
su muke njihovi pisci prosli. Ali, Drugi svetski rat se potpuno odvo-
jio od iskustva, kao §to je i rad masine odvojen od pokreta tela, koji
na masinu podsecéaju samo u bolesnim stanjima. Kao $to ratu nedo-
staje kontinuitet, istorija, ,epski“ element, $to ostavlja utisak kako
u svakoj fazi uvek pocinje iznova, tako on za sobom nece ostaviti
nikakvu trajnu, nesvesno sa¢uvanu sliku u se¢anju. On je svuda, sa
svakom eksplozijom, razbio onaj zid koji $titi od nadrazaja, iza ko-
jeg se, izmedu spasonosnog zaborava i spasonosnog secanja, gradi
iskustvo. Zivot se pretvorio u bezvremenski niz udaraca, izmedu
kojih zjape samo intervali prazne ukocenosti. Ali, nema zlokob-
nijeg nagovestaja buduénosti od ¢injenice da se toga uskoro vise
niko nece secati, da je svaka trauma povratnika s ratista, svaki ne-
savladani Sok, klica buducée destrukcije. Karl Kraus je svoj komad s
pravom nazvao ,Poslednji dani covecanstva“ (Die letzten Tage der
Menschheit, 1922). Ono $to se danas desava moglo bi nositi naslov
,<Posle Sudnjeg dana®.

Potpuno prikrivanje rata informacijama, propagandom, komen-
tarima, s filmskim snimateljima na prvim tenkovima i herojskim
pogibijama ratnih reportera, ta zbrka manipulisanog-prosvecenog
javnog mnjenja i besvesnog delovanja, sve to je samo drugi izraz
iS€ezavanja iskustva, vakuuma izmedu ljudi i njihove sudbine, koji
i jeste njihova prava sudbina. Kao da postvareni, stvrdnuti odlivak
dogadaja zamenjuje same dogadaje. Ljudi su svedeni na spored-
ne likove nekog ¢udovisnog dokumentarca, bez gledalaca, posto
i poslednji medu njima mora uzeti uces¢a u zbivanjima na ekra-
nu. Upravo ta ¢injenica leZi u osnovi ozloglasenih pric¢a o ,phony

62

Drugi deo

1945.

Where everything is bad it must be good to know the
worst.

(Tamo gde je sve lose, mora da je dobro poznavati naj-
gore.)

— F. H. Bredli (Francis Herbert Beradley, 1846-1924),
Appearance and Reality: A Metaphysical Essay, 1893.

51. Iza ogledala

Prvo upozorenje piscima: proverite svaki tekst, svaki
deo, svaki red, da biste videli da li je sredi$nji motiv
dovoljno jasno istaknut. Svako ko Zeli da nesto izrazi,
toliko je zanet time, da to i ne promislja. Suvise je bli-
zZu svojoj nameri, ,u mislima®, da zaboravlja da kaze
upravo ono $to je hteo da kaze.

Nijedno poboljsanje nije suvise malo ili beznacajno da
ne bi bilo vredno truda. Medu stotinama izmena, svaka
pojedinacno moze delovati zanemarljivo ili sitnicavo;
ali, uzete zajedno, one mogu podic¢i tekst na novi nivo.

95



snog Zivota misleceg subjekta. Ali, u tome je u isti mah prisutno i
priznanje duboke nedovoljnosti. Naime, ako se postena misao ne-
minovno svodi na piiko ponavljanje — bilo onoga $to je ve¢ poznato,
bilo kategorickih formi — onda ée misao koja se odrice pune pro-
zirnosti, ne bi li ostala u vezi sa svojim predmetom, uvek izazivati
odredeno osecanje krivice. Ona krsi obecanje koje se podrazumeva
u sdmoj formi rasudivanja. Ta nedovoljnost podseéa na kolebanja
same linije Zivota, koja krivuda, skrece s puta, biva razocarana ka-
da se osvrne na svoja polazista, ali koja opet samo na taj nacin, zato
$to je uvek nesto manje od onoga $to bi trebalo da bude, moze, u
datim Zivotnim uslovima, da prikaZe onaj nesputani tok. Ako Zivot
ostvari svoju svrhu direktno, on je zapravo promasuje. Svako ko je
umro u dubokoj starosti, mirne savesti, da ne kazem uspesno, potaj-
no bi mogao biti savrSeni ucenik, s nevidljivim rancem na ledima,
koji svaki zivotni razred zavrsava besprekorno, bez pukotina. Ipak,
svaka misao koja nije lenja, ostaje obeleZzena nemoguénoscu pune
potvrde, kao u onim snovima u kojima se prisecamo svih ¢asova
iz matematike propustenih zbog blazenog, jutarnjeg meskoljenja
u krevetu, koje nikada ne¢emo nadoknaditi. Misao Zivi za dan ka-
da ce je secanje na ono Sto je propusteno probuditi i preobraziti u
ucenje.

94

war” (laznom ratu).>* Naravno, izraz potice od fasisticke teZnje ka
zanemarivanju stvarnih uzasa kao ,puke propagande®, da bi se oni
mogli nesmetano nastaviti. Ali, kao i sve fasisticke teznje, i ova ima
korene u realnim ¢injenicama i odnosi prevagu upravo zahvaljuju-
¢i takvom fasistickom stavu, koji podmuklo ukazuje na njih. Rat
je zaista ,phony“ (lazan), ali njegova ,phoneyness” (izvestacenost)
strasnija je od svakog uzasa, a oni koji mu se podsmevaju samo
doprinose nesreci.

Da je Hegelova filozofija istorije obuhvatila i ovo doba, Hitlero-
ve robot-bombe nasle bi svoje mesto pored rane smrti Aleksandra
Velikog i sli¢nih prizora, medu onim empirijski izabranim ¢injeni-
cama koje direktnim simbolima izraZzavaju stanje svetskog duha.
Kao i sam fasizam, ti roboti se krecu samostalno, a opet bez trunke
subjektivnosti. Kao i fasizam, oni u sebi spajaju krajnju tehnicku
perfekciju i totalno slepilo. Kao i fagizam, oni seju smrtni strah i
potpuno su jalovi. ,Video sam svetski duh®, ali ne na konju, vec¢ s
krilima i bez glave, koji jednim udarcem rusi celu Hegelovu filozo-
fiju istorije.

Ideja da bi se posle ovog rata zivot mogao nastaviti ,normalno®
ili ¢ak da bi se kultura mogla ,iznova izgraditi“ - kao da ponovna
izgradnja kulture nije upravo njena negacija — potpuno je idiotska.
Milioni Jevreja su ubijeni i u tome treba videti meduigru, a ne sa-
mu katastrofu. Sta u stvari ova kultura jo$ ocekuje? I ako za mnoge
jo$ ima vremena, nije li opravdano misliti kako ono $to se desilo
u Evropi moze pro¢i bez posledica i da ¢e se puki kvantitet Zrta-
va preobraziti u nov kvalitet drustva kao celine, u varvarstvo? Sve
dok se na udarac uzvraéa udarcem, katastrofa se produzava. Do-
voljno je pomisliti na osvetu za ubijene. Ako se ubije isti broj ljudi
s druge strane, uzas ¢e postati institucija, a prekapitalisticka krvna
osveta, od pamtiveka ogranicena na planinske zabiti, bi¢e ponovo

* Phony* (americki) ili ,Phoney war“ (engleski): prvih osam meseci Drugog
svetskog rata, u kojima Francuska i Velika Britanija nisu preduzele nijednu vecu
vojnu operaciju, uprkos preuzetoj obavezi da reaguju u slu¢aju nemackog napada
na Poljsku.

63



uvedena u prosirenom obliku, s celim nacijama kao besubjektnim
subjektima. Opet, ako se mrtvi ne osvete i pokazu milost, nekaznje-
ni fasizam ¢e, uprkos svemu, odneti pobedu, da bi se onda, posto
je prosao tako lako, nastavio na drugim mestima. Logika istorije je
destruktivna, kao i ljudska bi¢a koje proizvodi: gde god da ih vo-
di njihova inercija, ona samo reprodukuju ekvivalente prethodnih
nesreca. Normalnost je smrt.

Na pitanje $ta treba uraditi s porazenom Nemackom, mogu da
kaZem samo dve stvari. Prvo: ni po koju cenu, ni pod kakvim uslovi-
ma, ne Zelim da se nadem medu dZelatima ili da za njih trazim neki
pravni izgovor. Drugo: ne Zelim da se nadem pri ruci onima koji
se, makar i na osnovu zakona, svete za pocinjena nedela. To je du-
boko nezadovoljavajuéi i protivrecan odgovor, koji pravi sprdnju i
od principa i od prakse. Ali, problem mozda lezi u samom pitanju,
ne samo u meni.

Filmske novosti: invazija Marijanskih ostrva, ukljucujuéi i
Gvam. Utisak je da nije re¢ o borbama, veé o civilnim gradevin-
skim i minerskim radovima, izvedenim s pojac¢anom Zestinom, kao
i 0 ,zaprasivanju® insekata telurskih razmera. Operacije se izvode
dok se ne zatre i poslednja travka. Neprijatelj se pojavljuje kao
pacijent i les. Kao i Jevreji pod fasistima, on je tu samo predmet
tehnickih i administrativnih mera, a ako treba da se brani, njegova
akcija odmah poprima isti karakter. Na neki satanski nacin,
ocekuje se viSe inicijative nego u starinskom ratovanju: €ini se
da subjekt svu svoju energiju ulaze u to da se lisi subjektivnosti.
SavrSena neljudskost je ostvarenje humanistickog sna Edvarda
Greja (Sir Edward Grey) o ratu bez mrZnje.

Jesen 1944.

64

zumljivosti svake misli, $to je blokira u traZenju svog pravog izraza,
veé je pogresno i kao nacelo predstavljanja. Naime, mera vredno-
sti neke misli je njena udaljenost od kontinuiteta poznatog. Ona
objektivno devalvira, kako se ta udaljenost smanjuje; $to se vise
priblizava prethodno utvrdenim normama, njena antiteticka funk-
cija i8¢ezava, pri ¢emu pravi karakter misli po¢iva upravo u ovom
drugom, u jasnom stavu prema svojoj suprotnosti, a ne u njenoj
izolovanoj egzistenciji. Tekstovi koji mukotrpno pokusavaju da do-
kumentuju svaki svoj korak, neminovno tonu u banalnost, aliiu
dosadu, ne samo zbog napetosti koju izazivaju tokom ¢itanja vec i
zbog svog sadrzaja. Na primer, Zimelovi tekstovi (Georg Simmel)
uvek pate od nesklada izmedu njihovih izuzetnih tema i njihovog
zamorno jasnog tretmana. Nadin na koji predstavljaju nesto izu-
zetno prava je dopuna one osrednjosti u kojoj je Zimel pogresno
video tajnu Geteovog uspeha. Ali, sasvim odvojeno od toga, zahtev
za intelektualnim postenjem je i sim neposten. Cak i ako za trenu-
tak uvazimo tu sumnjivu direktivu, po kojoj izlaganje treba da se
u potpunosti oblikuje u skladu s misaonim procesom, onda bi taj
proces bio diskurzivno napredovanje, korak po korak, isto koliko
i njegova suprotnost, naime, uvidi koji tragacu za spoznajom pa-
daju pravo s neba. Naprotiv, spoznaja pociva na mreZi predrasuda,
slutnji, nadraZzaja, pretpostavki i preterivanja, ukratko, na gustom,
utemeljnom iskustvu, koje nije u svim tackama jednako prozirno.
To je razlog zasto kartezijansko pravilo, da se samo treba okrenuti
stvarima, ,za Cije je jasno i nesumnjivo razumevanje nas§ duh iz-
gleda dovoljan®, s celokupnim redom i rasporedom koje to pravilo
podrazumeva, vodi ka jednako laznom prikazu kao i suprotna, ali
opet duboko srodna doktrina o neposrednom usvajanju sustine.>’
Ako ova druga odbacuje ono $to je logicki ispravno, iako se ono,
uprkos svemu, potvrduje u svakoj misli, kartezijanska doktrina ga
uzima kao nesto neposredno, u odnosu na svaki pojedinac¢ni inte-
lektualni ¢in, a ne kao nesto posredovano celokupnim tokom sve-

%% Aluzija na Huserlovu i Selerovu fenomenologiju.

93



sti. Ono $to jeste, dozivljava se u odnosu na svoj moguci nestanak,
na svoje nebice. Tako se pretvara u vlasni$tvo i u tom skamenje-
nom obliku postaje nesto funkcionalno, $to se moze razmeniti za
neko drugo, ekvivalentno vlasnistvo. Kada jednom postane samo
vlasnistvo, voljeno bice se zapravo vise i ne gleda. Apstraktnost u
ljubavi je komplementarna sa ekskluzivnoscu, koja se lazno pred-
stavlja kao nesto suprotno, dok se privija uz ne¢iju ptiku pojavnost.
Ali, takva posesivnost gubi vlast nad svojim predmetom, upravo
zato $to ga pretvara u stvar; ona promasuje ljude upravo zato sto
ih unizava u ,moje ljude®. Kada ljudska bica vi$e ne bi bila nicije
vlasnistvo, onda se ne bi mogla ni razmenjivati. Prava privrzenost
bila bi ona koja se na poseban nacin obraca onom drugom, koja
se ¢vrsto drzi crta voljenog bica, a ne idola personalnosti, slike u
ogledalu vlasni$tva. Specifi¢no nije ekskluzivno: ono ne tezi totali-
tetu. Ali, ono je opet i ekskluzivno, u drugom smislu: ono sprecava
zamenu iskustva, koje je nerazlu¢ivo povezano s njim, ne tako $to
tu zamenu zabranjuje, vec¢ zato $to njegov Cisti pojam sprecava da
do nje uopste dode. Nesto potpuno specifi¢no zasti¢eno je time Sto
je neponovljivo i to je razlog zasto tolerise drugo. Vlasnicki odnosi
medu ljudima, ekskluzivno pravo prvenstva, prizivaju u misli staru
izreku: Gospode, to su samo ljudska biéa, a sad, ko je ko, zaista nije
vazno. PrivrZenost koja ne mari za tu mudrost, ne treba da se plasi
neverstva, zato Sto bi trebalo da je imuno na prevaru.

50. Pukotine

Zahtev za intelektualnim postenjem uzdiZe se skoro do nivoa
sabotaze misli. Od autora se oc¢ekuje da budu odgovorni, da jasno
prikazu sve korake koji su ih vodili do zakljucka i tako omoguce
svakom ¢itaocu da prati proces u celini i da ga, tamo gde je to mo-
guce — kao u akademskoj industriji, na primer — duplira. To ne samo
da funkcionise na osnovu liberalne fikcije o popularnoj, opstoj ra-

92

34. S glavom u oblacima®

Izmedu spoznaje i moci ne stoji samo odnos servilnosti ve¢ i
odnos istine. Mnogi uvidi, ma koliko formalno bili ta¢ni, ne vrede
nista ukoliko se nalaze u suviSe velikoj nesrazmeri s distribucijom
mo¢i. Kada jedan prognani lekar kaze, ,Za mene je Adolf Hitler
patoloski sluéaj®, klini¢ki nalazi mogu potvrditi njegovu tvrdnju,
ali njena nepodudarnost sa objektivnom katastrofom koja se $iri
svetom u ime nekog paranoika, svodi tu dijagnozu na sme$no hva-
lisanje dijagnosticara. Mozda je Hitler ,,po sebi“ patoloski slucaj, ali
on to sigurno nije i ,za sebe”. Odatle izviru oholost i beda mnogih
emigrantskih izjava protiv fagizma. Oni koji razmisljaju u formi slo-
bodnih, distanciranih, objektivnih procena nisu u stanju da uvaze
iskustvo nasilja, koje u stvarnosti ponistava upravo takav oblik raz-
misljanja. Skoro neresiv zadatak sastoji se u tome da ne dopustimo
da nas zaglupe ni tuda mo¢, niti vlastita bespomocnost.

35. Povratak kulturi

Tvrdnja da je Hitler uni$tio nemacku kulturu samo je reklam-
ni trik onih koji Zele da je obnove sa svojih telefonskih pultova.
Umetnost i misao koje je Hitler uspeo da unisti ve¢ dugo su Ziveli
odvojenim i sumnjivim Zivotom, ¢ija je poslednja skrovista zbri-
sao fasizam. Svako ko nije prihvatao pravila igra bio je prisiljen
na unutrasnje izgnanstvo godinama pre pojave Treéeg Rajha: naj-
kasnije sa stabilizacijom nemacke valute, $to se podudara s krajem
ekspresionizma, nemacka kultura se u¢vrstila u duhu berlinskih ilu-
strovanih ¢asopisa, koji nije mnogo zaostajao za parolom ,Snaga
kroz radost®,*® drzavnim autoputevima i bodrim izlozbenim klasi-

% U originalu, Hans-Guck-in-die-Luft: naslov jedne od pesama iz ,Janka Ras-
¢upanka®, o de¢aku koji nikada ne gleda kuda ide.

% Snaga kroz radost“: Kraft durch Freude, nacisticka rekreativna organiza-
cija, u okviru Nemackog radnog fronta (Deutsche Arbeitsfront, DAF), okosnica

65



cizmom nacista. Nemacka kultura je, u najveéoj meri, upravo tamo
gde je bila najliberalnija, prosto Zudela za svojim Hitlerom, tako da
se urednicima Mozesa i Ulstajna,®” kao i onima koji su reorganizo-
vali Frankfurter Zeitung, nepravedno prigovara zbog oportunizma.
Oni su oduvek bili takvi, a njihova linija manjeg otpora prema inte-
lektualnim robama koje su proizvodili produzila se, bez oklevanja,
u liniju manjeg otpora prema politickom rezimu medu ¢ijim je ide-
oloskim metodama, po re¢ima samog Firera, razumljivost ¢ak i za
najgluplje zauzimala najvise mesto. To je imalo katastrofalne posle-
dice. Hitler je unistio kulturu, Hitler je prognao g. Ludviga, prema
tome g. Ludvig je kultura. On to i jeste. Jedan pogled na knjizevnu
produkciju onih emigranata koji su, na osnovu discipline i stroge
podele sfera uticaja, nastojali da predstavljaju nemacki duh, otkri-
va §ta se moze ocekivati od radosne obnove: uvodenje brodvejskih
metoda na Kurfirstendam, koji se jos dvadesetih godina od Brodve-
ja razlikovao samo po oskudnijim sredstvima, a ne po plemenitijim
ciljevima. Oni koji se protive kulturnom fasizmu moraju poci vec
od Vajmara, od ,Bombardovanja Monte Karla“*® i Novinarskog ba-
la, ako ne Zele da zavrse sa otkri¢em da su ¢ak i tako kontroverzne
figure kao §to je Falada® izgovorile viSe toga istinitog za vreme
Hitlera nego besprekorne veli¢ine, koje su uspele da prenesu svoj

ugled.

nemackog domaceg turizma, koja imala za cilj da zabavu i rekreaciju priblizi ma-
sama.

*7 Mosse-Verlag i Ullstein-Verlag: dve najve¢e novinske kuée u Vajmarskoj
Nemackoj, osnovane kapitalom nemackih Jevreja. Pod njihovom kontrolom nala-
zio se najveci deo dnevne Stampe, ¢asopisa i izdavacke produkcije. Obe kompanije
su preuzeli nacisti.

3 Bomben auf Monte Carlo®, nemac¢ka muzicka komedija iz 1931.

¥ Hans Fallada (1893-1947): nemacki knjizevnik, predstavnik ,reporterskog
realizma®, ¢ija su dela bila veoma popularna tokom Vajmarskog perioda. Nastavio
je da objavljuje romane i pod nacistickim rezimom.

66

po strani pitanje slobode izbora i odlu¢ivanja, ima i neceg krajnje
nasumicnog, $to izgleda potpuno protivreci zahtevu za slobodom.
Cak i u drustvu izle¢enom od anarhije robne proizvodnije, ili bas u
njemu, jedva da bi bilo nekih pravila koja odreduju nacin na koji
se ljudi sre¢u. Kada bi bilo drugacije, onda bi takav aranzman bio
oritet nasumi¢nog ima na svojoj strani mo¢ne argumente: ako se
prednost da novoj osobi, ona stara se omalovazava, zato $to se za-
jednicka proslost poniStava; samo iskustvo se, da tako kazem, precr-
tava. Nepovratnost vremena namece objektivni moralni kriterijum.
Ali, ovo drugo se preplice s mitom, kao i sdmo apstraktno vreme.
Ekskluzivnost implicitna vremenu, razvija se, u skladu sa sopstve-
nim konceptom, u vladavinu hermeticki zatvorenih grupa, kao sto
je, u kona¢nom ishodu, vladavina krupne industrije. Nista nije dir-
ljivije od brige ljubavnika da bi neka nova osoba mogla preoteti
ljubav i neznost - njihov najdragoceniji posed, bas zato §to se one
ne mogu posedovati — upravo na osnovu te novine, koja je i sima
proizvod prvenstva starijeg. Ali, od te dirljvosti, ¢iji bi nestanak
znacio kraj svake topline i sigurnosti, pocinje staza koja neodolji-
vo vodi od averzije malog deteta prema novorodencetu ili prezira
studentskog bratstva prema novajliji, preko imigracionih zakona
koji iz socijaldemokratske Australije isklju¢uju sve nebelce, sve do
fasistickog istrebljivanja rasnih manjina, u ¢emu toplina i zastice-
nost zaista eksplodiraju u nistavilo. Nije stvar samo u tome da su,
kao $to je Nice dobro znao, sve dobre stvari nekada bile zle: ¢ak i
ono najneznije, prepusteno sopstvenoj gravitaciji, ima tendenciju
da eskalira u nepojmljivu okrutnost.

Bilo bi uzaludno ukazivati na put koji vodi iz te klopke. Ipak, si-
gurno bi se mogao utvrditi onaj kobni momenat koji pokrece celu
tu dijalektiku. On leZi u ekskluzivnom karakteru onoga $to je prvo.
Prvobitni odnos, u svojoj piikoj neposrednosti, ve¢ podrazumeva
apstraktni temporalni poredak. Koncept vremena se istorijski for-
mira na osnovu drustvenog uredenja vlasnistva. Ali, u Zelji za pose-
dovanjem, vreme se reflektuje kao strah od gubitka, od nepovratno-

91



$to rade kako valja i temperamentne supruge, koja se obozava zato
Sto svoje apetite izrazava tako nesputano — u svemu tome, uzetom
u apsolutnom smislu, u tom slepom samopotvrdivanju, ima neceg
od otimanja svetlosti svega drugog, onoga $to je moguce. Preobil-
no zdravlje, kao takvo, uvek je i bolest. Lek za tu boljku jeste bolest
svesna sebe, ograniCavanje Zivota. Lepota je jedna takva lekovita
bolest. Ona zaustavlja Zivot, a s njim i njegovo propadanje. Na koji
god nacin neko negirao bolest u ime Zivota, taj opredmeceni Zivot
se, tim slepim razdvajanjem od onog drugog, izokrece u nesto de-
struktivno i zZlonamerno, drsko i razmetljivo. Svako ko mrzi ono $to
je destruktivno, mora mrzeti i Zivot: samo ono $to je mrtvo moze bi-
ti parabola za ono $to je jos uvek istinski Zivo i nepomuceno. Anatol
Frans je, na svoj prosveéeni nacin, bio donekle svestan te kontra-
dikcije. ,Ne®, reCe inace umereni g. Berzer, ,skloniji sam tome da
u organskom Zivotu vidim bolest svojstvenu ovoj nasoj neprijatnoj
planeti. Bilo bi nepodnosljivo verovati kako u celom, beskrajnom
univerzumu nema ni¢eg drugog, osim da se jede i bude pojeden.*>
Nihilisticko gadenje njegovih re¢i nije samo psiholosko ve¢ u sebi
sadrzi i materijalni preduslov ¢ovecanstva kao utopije.

49. Moralnost i temporalna sekvenca

Knjizevnost se bavila svim psiholoskim vrstama erotskih kon-
flikta, ali onaj najprostiji spoljasnji uzrok ostao je netaknut, kao
suvise ocigledan. Re¢ je o slucaju kada je neko veé ,zauzet”: kada
je voljena osoba nepristupacna, ne zbog nekih unutrasnjih antago-
nizama ili inhibicija, zbog prekomerne hladnoce ili suvise obuzda-
ne topline, ve¢ zato $to se nalazi u vezi koja iskljucuje neku dru-
gu. Apstraktni temporalni poredak zapravo igra ulogu koju bismo
mogli pripisati hijerarhiji osecanja. U toj zauzetosti, ako ostavimo

% Monsieur Bergeret, junak Fransovog (Anatole France) ciklusa od &etiri ro-
mana, L Histoire contemporaine (1897-1901).

90

36. Zdravlje na smrt*°

Kada bi nesto kao psihoanaliza danasnje prototipske kulture bi-
lo moguce; i kada apsolutna prevlast ekonomije ne bi ¢inila sme-
$nim svaki pokusaj da se uslovi objasne psihickim Zivotom njiho-
vih Zrtava; i da se sama psihoanaliza nije jo§ odavno zaklela na
vernost tim uslovima — onda bi takvo istrazivanje moralo pokaza-
ti da je bolest naseg doba upravo normalnost. Libidinozni uc¢inak
koji se danas ocekuje od individue, naizgled zdrave telom i duhom,
toliko je veliki da se mozZe posti¢i samo po cenu najdubljeg saka-
¢enja, unutrasnjom kastracijom ,extroverts® (ekstrovertnih), u od-
nosu na koju je staro odricanje kroz poistovecivanje sa ocem bilo
detija igra, koja je sluzila kao proba. ,Regular guy“ (pravi momak)
spopular girl“ (popularna devojka), mora da potisne ne samo svoje
zelje i uvide vec i one simptome koji su u burzoaskom svetu nasta-
jali zbog potiskivanja. Kao $to se stara nepravda ne moze ispraviti
raskosnim osvetljenjem, dobrim provetravanjem i higijenom, vec
se tako samo prikriva, ispod svetlucave prozirnosti racionalizova-
nog preduzetnistva, tako se i unutrasnje zdravlje naseg doba obez-
beduje blokiranjem moguénosti bekstva u bolest, bez i najmanje
promene njene etiologije. Mracni klozeti su ukinuti kao nedopusti-
vo tracenje prostora i prebaceni u kupatilo. Ono $to je psihoanaliza
slutila, pre nego $to je i sama postala deo higijene, potvrdilo se.
Tamo gde je najsvetlije, potajno vlada izmet. Stihovi, ,Ostaje be-
da, oduvek je tako./ Iskoreniti je neces, neka onda makar/ Ne vidi
je svako“,*! vaZe jos vise za domaéinstvo duse nego za sferu u ko-
joj obilje dobara moze privremeno zakloniti sve veéu materijalnu
nejednakost. Jo$ nijedno istrazivanje nije uspelo da izmeri dubine
pakla u kojem nastaju sve te deformacije, koje kasnije izbijaju na
povrsinu kao dobro raspoloZenje, otvorenost, ljubaznost, kao uspe-

* Inverzija naslova Kjerkegorovog eseja Bolest na smrt (Seren Kierkegaard,
Sygdommen til Doden, 1849).

! Bertolt Brecht, ,Die drei Soldaten und die Reichen® (O tri vojnika i boga-
tasu, 1930).

67



$no prilagodavanje neumitnom i zdrav, prakti¢ni razum. Sasvim je
moguce da ti poremecaji poti¢u iz jo§ ranije faze detinjstva, nego
izvori neuroza: ako ove druge nastaju zbog sukoba u kojem nagoni
bivaju poraZeni, ono prvo stanje, normalno koliko i o$te¢eno dru-
$§tvo na koje podseca, izvire iz necega $to bi se moglo nazvati pra-
istorijskom hirurskom intervencijom, koja onesposobljava suprot-
stavljene impulse pre nego §to uopste dodu u sukob, tako da poto-
nje odsustvo sukoba samo odrzava predodredeni ishod, apriornu
pobedu kolektivnog autoriteta, a ne isceljenje na osnovu spoznaje.
Gvozdeni Zivci i smirenost, koji su veé postali preduslov za dobija-
nje dobro placenih poslova, slika su one zagusljive tisine koju tim
Sefovima osoblja gazde kasnije namecu i politicki. Bolest zdravih
moZe se objektivno utvrditi samo na osnovu raskoraka izmedu nji-
hove racionalne egzistencije i moguceg razumnog usmerenja nji-
hovih zivota. Ali, tragovi bolesti ih ipak odaju: kozu im prekriva
osip s pravilnim Sarama, kao neka neorganska mimikrija. Nije po-
trebno mnogo da bi se u onima koji se razmeéu dokazima svoje
zustre vitalnosti i nabujale snage videli preparirani lesevi, kojima
se vest o njihovoj ne bas uspes$noj smrti jos ne saopstava, iz ¢isto
demografskih obzira.

U korenu preovladujuceg zdravlja lezi smrt. Svaki njegov po-
kret podseca na refleksne trzaje stvorenja €ija su srca stala. I jedva
da neko nesreé¢no namrsteno ¢elo, svedok strasnih i davno minulih
napora, neki trenutak paticke gluposti, usred strogo zacrtane logi-
ke, ili ¢ak bespomocni gest, jos ¢uvaju u sebi poneki uznemirava-
juéi trag iScezlog zivota. Naime, drustveno nametnuto Zrtvovanje
toliko je univerzalno da se moze ispoljiti samo u drustvu kao celi-
ni, a ne i u pojedincu. Drustvo je, da tako kaZemo, preuzelo na sebe
bolest svih pojedinaca, tako da se u njemu, u potisnutom ludilu
fasistickih postupaka i njihovim bezbrojnim izvrsiocima i posred-
nicima, subjektivna nesre¢a upisana u pojedinca spaja sa onom vi-
dljivom i objektivnom. I koliko je samo sumorna pomisao da bolest
normalnih ne podrazumeva nuzno suprotnost u obliku zdravlja bo-

68

o¢i. Ali, sve zavisi od nacina na koji se taj prelaz odvija. Propast
preti kada se misao vidi kao neki nasilnik, kao prec¢ica koja univer-
zalno pronalazi samo u onome $to je nepristupacno i ¢iji teoretski
sadrzaj pociva jedino u toj nepristupacnosti, umesto da se izvire iz
podudarnosti razli¢itih stvari. Moglo bi se re¢i kako sdma istina za-
visi od tempa, strpljenja i istrajnosti u drzanju do posebnog: ono $to
ide dalje od toga, a da se pri tom potpuno ne izgubi, ono $to nasta-
vlja da sudi, a da se nije osetilo krivim zbog nepravde intuicije, na
kraju se gubi u ispraznosti. Liberalizam, koji svim ljudima, bez ra-
zlike, garantuje prava, zavrsava u nistavnosti, kao $to volja vecine
koja nanosi $tetu nekoj manjini pravi sprdnju od demokratije, na
¢ijim principima deluje. Neselektivna blagonaklonost prema svima
preti hladno¢om i ravnodusnoséu prema svakome pojedinaéno, §to
se onda kao stav okrece i protiv celine. Nepravda je medij istinske
pravde. Bezuslovna dobronamernost izokrece se u podrsku svemu
losem, utoliko $to umanjuje njegovu razliku u odnosu na neki trag
dobra i onda ga nivelise u onu opstost koja beznadezno izvire iz
burzoasko-mefistofelovske mudrosti, po kojoj sve $to postoji zaslu-
7uje i da nestane.’’ Spasavanje lepote ¢ak i u ne¢emu najtupavijem
i najravnodusnijem deluje mnogo plemenitije od tvrdoglavog insi-
stiranja na kritici i preciziranju, prosto zato $to se bolje uklapa u
postojedi Zivotni poredak.

Tome se obi¢no suprotstavlja ukazivanjem na svetost onoga sto
je zivo, koja se odrzava upravo u onome §to je najruznije i najizopa-
Cenije. Ali, taj odraz nije nesto neposredno, ve¢ prelomljeno: nesto
navodno lepo, samo zato §to je Zivo, upravo zato je ve¢ ruzno. To
apstraktno videnje Zivota, kojem se tako trazi utoCiSte, ne moze se
nikako razdvojiti od svega represivnog, nemilosrdnog, istinski ubi-
tacnog i destruktivnog. Kult Zivota kao takvog, uvek se svodi na
klanjanje tim silama. U ¢emu god da se vidi izraz Zivota, od bujne
plodnosti do neobuzdane Zzivosti dece, sve do vestine onih koji ne-

7 Goethe, Faust, prvi deo, Mefistova izreka, ,Alles was entsteht, ist wert,
dass es zugrunde geht®.

89



48. Za Anatola Fransa

Cak i u vrlinama kao $to je otvorenost, sposobnost da se uzi-
va u lepoti koja se prepoznaje u svemu, ¢ak i u ne€emu najtrivi-
jalnijem ili najneupadljivijem, pocinje da se ukazuje nesto proble-
matic¢no. Nekada, u doba raskosnog subjektivnog obilja, estetska
ravnodusnost u izboru objekta, kao i energija s kojom se iz svega
jednom dozivljenog izvladilo znacenje, izrazavali su odnos prema
samom objektivnom svetu, koji se prema subjektu — u svim nje-
govim fragmentima, da tako kaZzemo - postavljao antagonisticki,
ali opet neposredno i smisleno. U fazi kada subjekt abdicira pred
otudenom hegemonijom stvari, njegova spremnost da u svemu vi-
di nesto pozitivno ili lepo, ukazuje na rezignaciju kako njegovog
kritickog kapaciteta, tako i interpretativne imaginacije, koja se od
njega ne moze razdvojiti. Onome kome je sve lepo, sada preti opa-
snost da otkrije kako nista nije lepo. Subjekt moZe dosegnuti uni-
verzalnost lepog samo kroz opsednutost posebnim. Nijedan pogled
ne moze dopreti do lepog bez ravnodusnosti ili ¢ak prezira prema
svemu §to se nalazi izvan posmatranog predmeta. I samo zahvalju-
judi toj zadivljenosti, tom nepravdenom zatvaranju pogleda prema
svemu ostalom, ¢ini se pravda prema onome $to postoji. Kada se
ono prihvati u svojoj jednostranosti, kao to sto jeste, ta jednostra-
nost se shvata kao njegova sustina i nastupa izmirenje. Pogled koji
se gubi u ne¢emu lepom, jeste onaj sabatski. On uspeva da satuva u
predmetu nesto od spokojnih dana njegovog postanka. Ali, ako se
ta jednostranost ukine spolja nametnutom sve$éu o univerzalnom,
ako se ono posebno narusi, zameni i premeri, onda posten pogled
na celinu pretvara univerzalnu nepravdu, koja poc¢iva upravo u raz-
menljivosti i zamenljivosti, u vlastitu. Takva pravda postaje izvrsi-
lac mitske kazne nad postankom. Nema sumnje da nijedna misao
nije postedena takve umesanosti; niko ne moze da stalno zatvara

38

lesnih, zato Sto i oni, uglavnom, samo na drugi nacin, ponavljaju
isti pogubni obrazac.

37. S ove strane principa zadovoljstva

Represivne crte kod Frojda nemaju nikakve veze s potrebom za
ljudskom toplinom, na koju uvek marljivi revizionisti ukazuju u
striktnoj teoriji seksualnosti. Profesionalna naklonost, motivisana
profitom, fabrikuje bliskost i neposrednost tamo gde niko ne zna
nista o nekom drugom. Ona obmanjuje svoju zrtvu time $to, kroz
njenu slabost, afirmise tokove sveta koji su je ucinili takvom i ta-
ko joj nanosi nepravdu u meri u kojoj izneverava istinu. Ako je
Frojd oskudevao u takvoj naklonosti, onda je po tome makar bio
u drustvu kritic¢ara politicke ekonomije, §to je jos uvek bolje nego
Tagore ili Verfel (Franz Werfel). Kobno je bilo to §to je Frojd, u opo-
ziciji burzoaskoj ideologiji, materijalisticki pratio svesne postupke
do njihove nesvesne nagonske osnove, ali tako $to je u isto vreme
delio burzoaski prezir prema nagonima, $to je samo po sebi proi-
zvod upravo onih racionalizacija koje je razorio. On se, prema reci-
ma iz Uvodnih predavanja, otvoreno svrstao uz ,opSte misljenje...
koje drustvene ciljeve stavlja iznad onih seksualnih, fundamental-
no sebi¢nih“.*? Kao specijalista za psihologiju, on bez provere, sta-
ti¢no, usvaja antitezu izmedu drustvenog i egoisticnog. U njoj vise
ne prepoznaje delovanje represivnog drustva, osim traga pogubnih
mehanizama koje je sam opisao. Ili pre, on se koleba, bez oslonca u
teoriji i na osnovu predrasuda, izmedu toga da odricanje od nago-
na odbaci kao represiju suprotnu stvarnosti i toga da ga pozdravi
kao sublimaciju korisnu za kulturu. U toj kontradikciji objektivno
je prisutno nesto od janusovskog karaktera sdme kulture, koji ni-

* Sigmund Freud, Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse (1916~
1917), predavanje XXII. Odabrana dela Sigmunda Frojda, knjiga druga, ,Uvod u
psihoanalizu®, str. 317.

69



kakve pohvale u korist zdrave senzualnosti ne mogu ulepsati. Ipak,
kod Frojda to vodi ka obezvredivanju kritickog standarda za cilj
analize. Frojdovo neprosveceno prosvetiteljstvo pada u sake burzo-
askog razocaranja. Kao zadocneli protivnik hipokrizije, on zauzi-
ma ambivalentan stav izmedu Zelje za otvorenom emancipacijom
potlacenog i opravdavanja otvorenog tlacenja. Razum je za njega
samo nadgradnja, ne zbog njegovog psihologizma — kao §to tvrdi
zvanicna filozofija — koji prodire dovoljno duboko u istorijski tre-
nutak istine, ve¢ pre zato $to odbacuje jedinu svrhu, udaljenu od
smisla i iracionalnu, koja to sredstvo, razum, moze potvrditi kao
razumno: zudnju. Kada se ona jednom s prezirom svrsta medu tri-
kove za oCuvanje vrste i tako predstavi kao neki lukavi oblik razu-
ma, bez uvidanja onog momenta kojim Zudnja seZe dalje od stalnog
povratka u prirodno stanje, rasudivanje se spusta na nivo raciona-
lizacije. Istina se prepusta relativnosti, a ljudi vlasti. Samo oni koji
bi utopiju mogli da smeste u slepo telesno uzivanje, koje je, zato
§to zadovoljava krajnju nameru, liSeno svih namera, mogu steéi
pouzdanu predstavu o istini. Ali, Frojdovo delo nehoti¢no repro-
zajednicke korene svojim sredstvima otkrila upravo psihoanaliza.
Deo iz eseja Buducnost jedne iluzije u kojem, s bednom mudroséu
ogorcenog starca, Frojd navodi izreku trgovackih putnika kako ne-
besa treba prepustiti andelima i vrapcima,*® dobro se slaZe sa onim
mestom iz Predavanja gde sa uzasavanjem osuduje perverzne prak-
se zivog sveta. Oni koji podjednako preziru i zudnju i raj, zapravo
su najbolje prilagodeni tome da sluze kao stvari: prazan, mehanic-
ki kvalitet, koji se moze primetiti kod mnogih koji su prosli kroz
uspe$nu analizu, ne svedo¢i samo o njihovoj bolesti ve¢ i o leku,
koji lomi ono $to oslobada. Terapeutski transfer, o kojem se toliko
prica i ¢ije se reSavanje s razlogom smatra za vrhunac analiti¢ckog

# Aluzija na Hajneove stihove iz pesme Deutschland. Ein Wintermdrchen
(Nemacka, zimska bajka, 1844), navedene u eseju Buducnost jedne iluzije (Die Zu-
kunft einer Ilusion, 1927), , str. 357 izdanja Naprijed, Zagreb, 1986, u prevodu
Borisa Budena: ,Nebo prepustamo/ Andelima i vrapcima®

70

ju na ¢udnovato kompulzivan nacin, izviru iz piljarskog instinkta,
koji sve premerava na lakat, obi¢no samo ukazuju na Zelju pristoj-
nih gradana, za koje umetnost nikada nije dovoljno iracionalna, da
svoje ozbiljne misli i teznju ka istini drze podalje od takvih dela.
Ipak, to prisilno vrednovanje izvire iz simih umetnickih dela. Isti-
na je, ona zaista odbijaju medusobno poredenje. Ali, zato teZe tome
da se uzajamno poniste. Nisu bez razloga drevni odredili panteon
za uporedive bogove ili ideje, dok su umetnicka dela primorali da
stupe u agon (gr., borbu), pri ¢emu je svako bilo smrtni neprijatel;
onog drugog. Ideja o ,panteonu klasicizma®, kojoj je Kjerkegor jo$
bio sklon, jeste fikcija o neutralizovanom stvaralastvu. Naime, ako
se ideja o lepom prikazuje kao nesto Sto je prosto raspodeljeno iz-
medu mnogih umetnickih dela, svako od njih pojedina¢no ipak se
poziva na svoje neotudivo pravo na celovitost, da lepo zadrzi samo
za sebe, na osnovu svoje jedinstvenosti, i nikada ne moze prista-
ti na njegovo razbijanje, a da pri tom ne ponisti samo sebe. Lepo,
kao nesto jedinstveno, istinito i verodostojno, oslobodeno od takve
individuacije, ne ogleda se u sintezi svih umetnickih dela, u jedin-
stvu razli¢itih umetnosti i umetnosti uopste, ve¢ samo u neemu
telesnom i stvarnom: u propasti same umetnosti. Svako umetnicko
delo stremi toj propasti time $to trazi smrt svih ostalih. Re¢i ka-
ko svaka umetnost ratuna na sopstveni kraj, samo je drugi nacin
da se kaze to isto. Upravo taj nagon ka samounistenju, svojstven
umetnickim delima, njihovo najdublje stremljenje ka verodostoj-
nom prikazu lepote, jeste ono $to uvek iznova pokrece beskrajne i
ocigledno jalove estetske rasprave. Dok uporno i tvrdoglavo nasto-
je da utvrde $ta je estetski ispravno i time padaju u Celjusti neumo-
ljive dijalektike, te rasprave se ipak sapli¢u o istinu; naime, time $§to
utvrduju granice svakog umetnickog dela, ¢iju energiju upijaju u
sebe i uzdizu na nivo koncepta, one doprinose unistenju umetnosti,
koje u isti mah njeno spasenje. Estetska tolerancija, koja umetni¢-
ka dela prihvata u njihovoj neposrednoj ogranicenosti, pri ¢emu
ovo poslednje i ne pokusava da razbije, moZe voditi samo ka laznoj
propasti, ka koegzistenciji, koja negira teznju ka jednoj istini.

87



Nice, koji je i sam bio zagledan u suvise Siroke horizonte, ipak je
bio svestan toga. ,Neko ko pokusava da posreduje izmedu dvojice
odlu¢nih mislilaca®, pisao je u Radosnoj nauci, ,samog sebe obele-
Zava kao mediokriteta; taj nema oko za jedinstveno. Videti stvari
kao identi¢ne ili ¢initi da one izgledaju tako, znak je slabovidosti.*>®
Eti¢nost misljenja ne lezi ni u tvrdoglavom, niti u nadmoénom dr-
Zanju: ni u slepom, niti u ispraznom istrajavanju; ni u atomizirano-
sti, niti u logickoj doslednosti. Dvosekli metod, zbog kojeg je hege-
lovska fenomenologija medu razumnim ljudima stekla reputaciju
neceg neizmerno teskog, koji nalaze da se nekoj pojavi da govori
kao takva — ,Cisto posmatranje®, ali opet tako da se u svakom tre-
nutku zadrzi refleksija, odnos prema svesti kao subjektu — izrazava
tu eti¢nost na najdirektniji nadin, ali i u svu dubinu njenih kontra-
dikcija. Ali, koliko je samo teZe danas usvojiti tu eti¢nost, kada se
viSe nije moguce uveriti u identitet subjekta i objekta, §to je ona
krajnja pretpostavka na kojoj je Hegel jo§ uvek mogao da prikriva
antagonisticke zahteve posmatranja i tumacenja. Od onih koji da-
nas nesto misle, zahteva se ni$ta manje nego da u svakom trenutku
budu u stvari i izvan nje — ponasanje barona Minhauzena, koji se
izvukao iz mocvare tako $to je samog sebe povukao za kosu, po-
stalo je obrazac za spoznaju koja ne Zeli da bude samo potvrda ili
spekulacija. A placeni filozofi nam i dalje prilaze i prigovaraju §to
nemamo ¢vrsto stanoviste.

47. De gustibus est disputandum?®

Cak i oni koji veruju u neuporedivost umetnickih dela stalno za-
ti¢u sebe ukljucenim u rasprave o njima i to upravo onim najviseg i
zato neuporedivog ranga, koja se onda uporeduju i vrednuju jedna
u odnosu na druga. Prigovor da takva razmatranja, koja se odvija-

% Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft (Radosna nauka), 1882/ 1887, f. 228.
% Lat., ,0 ukusima vredi raspravljati®.

86

tretmana, ta vestacki stvorena situacija, u kojoj se, zlokobno, su-
bjekt dobrovoljno odrice sebe, §to se nekada postizalo kroz sre¢no-
prisilnu posvecéenost, u sebi ve¢ nosi obrazac refleksnog ponasanja,
koje u svom marsu za vodom likvidira svaki duh, kao i analiticare
koji su ga izneverili.

38. Poziv na ples**

Psihoanaliza tvrdi kako pomaze ljudima jer obnavlja njihov ka-
pacitet za uZivanje, ugrozen neuroti¢nim poremecajem. Kao da sam
izraz , kapacitet za uzivanje®, ako tako nesto uopste postoji, nije
dovoljan da ga unizi, na najgori moguci nacin. Kao da sreca stece-
na na osnovu spekulacija o sre¢i nije njena suprotnost, jo§ jedan
nasrtaj institucionalno planiranih obrazaca ponaSanja na sve uzu
oblast iskustva. Kakvo li je stanje dostigla vladajuc¢a svest, kada
je odlu¢no proklamovanje ekstravagantnosti i penusave Zivahno-
sti, nekada rezervisano za atasee iz madarskih opereta, uzdignuta,
sa sirovom ozbiljno$c¢u, u mudrost o ispravnom Zivotu. Propisana
sreca izgleda upravo onako kao §to joj ime kaze; da bi ucestvovao
u njoj, sre¢ni neurotik se mora odredéi i poslednjeg traga razuma,
preostalog od potiskivanja i regresije, da bi, na zadovoljstvo psi-
hoanaliticara, pokazao bezrezervno odusevljenje za trecerazredne
filmove, za skupa, ali losa jela iz francuskih restorana, za ozbiljno
,drink® (piée) i seksualnost svedenu na doze ,sexa“. Silerovo, ,Zivot
je lep, uprkos svemu®, $to je u polazu bilo krpez, postalo je idioti-
zam od kada se trubi u maniru sveprisutne reklame, na c¢ije vatre,
uprkos svojim boljim moguénostima, psihoanaliza samo doliva ulje.
Posto ljudi zapravo imaju premalo, a ne previse inhibicija, a da ih
to nije u¢inilo ni za trunku sre¢nijim, onda bi metod katarze, koji
ne Zeli da se meri standardima kao $to su uspesno prilagodavanje

* Carl Maria von Weber (1786-1826), Aufforderung zum Tanz (1819), prva
moderna plesna kompozicija iz postnapoleonovske epohe.

71



i ekonomski uspeh, morao teziti da ljudska bic¢a u¢ini svesnim ne-
sreCe, kako opste, tako i licne, koje se ne mogu razdvojiti, i da ih
lisi iluzornih zadovoljstava preko kojih se ovaj ¢udovisni poredak
reprodukuje u njima, kao da njegov spoljasnji stisak ve¢ nije do-
voljno jak. Tek kada se zasiti laznog zadovoljstva, kada se zgadi
nad ponudom, maglovito slute¢i nedovoljnost srece ¢ak i tamo gde
je jos ima — da ne govorim o tome kada se ona kupuje odricanjem
od navodno nezdravog otpora njenom pozitivnom surogatu — svest
moze da nasluti $ta bi iskustvo moglo biti. Naredba o ,happiness”
(sreci), koju u glas ponavljaju i direktor sanatorijuma, koji prepisu-
je dobar zivot na nau¢noj bazi, i nervozni Sef propagande iz indu-
strije zabave, podseca na ljutitog oca koji vice na svoju decu $to ne
trée razdragano niz stepenice, kada se on s posla mrzovoljan vrati
ku¢i. Deo je mehanizma dominacije zabraniti svest o patnji koju
on proizvodi, kao $to postoji i prava linija koja vodi od jevandelja
7ivotne radosti do ljudskih klanica podignutih ¢ak tamo u Poljskoj,
tako da svaki na$ zemljak moZe da ubedi sebe kako ne ¢uje krike
patnje. To je model nesputanog kapaciteta za uzivanje. A onome
ko ga nazove pravim imenom, psihoanaliza trijumfalno saopstava
kako je to samo njegov Edipov kompleks.

39. Ego je Id

Postalo je uobicajeno govoriti o vezi izmedu razvoja psihologi-
je i uspona burzoaske individue, kako u antici, tako i od renesanse
na ovamo. Ali, to ne bi smelo da zakloni uvid u suprotnu tendenci-
ju, takode zajednic¢ku psihologiji i burzoaskoj klasi, koja se danas
razvila do tacke ekskluzivnosti: u potiskivanje i ponistavanje upra-
vo onog pojedinca u ¢iju je korist bio uspostavljen uzajamni odnos
izmedu spoznaje i njenog subjekta. Ako je svaka psihologija, jos
od Protagore, uzdizala ¢oveka tako $to ga je proglasavala za meru
svih stvari, onda ga je istovremeno i od samog pocetka pretvorila

72

46. O moralnosti misljenja

Naivno i nenaivno su dva toliko isprepletana pojma, da nista
dobro ne moze proisteéi iz njihovog suprotstavljanja. Odbrana na-
ivnog, kojom se bave iracionalisti i mrzitelji intelektualnog svih
vrsta, prostacka je. Refleksija koja staje na stranu naivnosti, okre-
Ce se protiv same sebe: pronicljivost i prikrivanje i dalje su jedno
te isto. Time $to podrZava neposrednost uz pomo¢ posredovanja,
umesto da je shvati kao nesto $to je i samo posredovano, mislje-
nje se izokreée u apologiju sopstvene suprotnosti, u direktnu laz.
To sluzi svakom zlu, od tvrdoglavosti onog privatnog ,to je pro-
sto tako®, do opravdavanja drustvene nepravde kao Prirode. Ako
bi neko ipak pozeleo da afirmise suprotni princip - kao $to sam ja
jednom pokusao - i filozofiju proglasio za obavezujuéu vernost ne-
naivnosti, ni to ne bi znaé¢ilo mnogo. Nije stvar samo u tome §to je
nenaivnost, u smislu iskustva, prekaljenosti i dosetljivosti, suvise
spremna da se, zbog svoje sklonosti ka praktiénom Zivotnom po-
retku i svog uopstenog mentalnog nepoverenja prema teoriji, vrati
u naivnost, zaslepljena nekim prakti¢nim ciljem. Cak i kada se ne-
naivnost shvati kao teoretski odgovoran osecaj koji prosiruje pro-
misljanje celine, koji se ne ogranifava na neki izolovani fenomen,
nad njome se opet nadvija senka. Upravo to stalno napredovanje i
nesposobnost za oklevanje, to pre¢utno davanje prvenstva opstem
nad posebnom, jeste ono od Cega je sazdana zabluda idealizma i
njegovih hipostaziranih koncepata, ali i njegova neljudskost, koja
samo $to je sagledala posebno odmah od njega pravi tek usputnu
stanicu i na kraju zavr$ava na strani patnje i smrti, u ime izmirenja
do kojeg dolazi samo u refleksiji — najzad, to je burzoaska hladnoca,
uvek suvise voljna da podrzi neminovno. Spoznaja se moZe prosi-
rivati samo ako se ¢vrsto drZi posebnog, ¢iju izolovanost razbija
samom tom istrajno$cu. To, naravno, podrazumeva odnos prema
opStem, ali ne i utapanje u njega veé¢ nesto skoro sasvim suprotno.
Dijalekti¢ko posredovanje nije potraga za uto¢iStem u necemu jo$
apstraktnijem, ve¢ proces rastvaranja konkretnog u njemu samom.

85



tokom vekova naucio kako da izade na kraj s tlacenjem i nametima
moc¢nih feudalnih gospodara. Posebna briga dijalektike trebalo bi
da bude izrugivanje trezvenim stavovima potonjih vlastodrzaca o
navodnoj nepromenljivosti puta kojim ide svet, da desifruje, u nje-
govim ,proportions®, pravi i svedeni odraz prekomerno uveéanih
disproporcija. Dijalekticki razum, naspram onog vladajuéeg, mora
biti nerazuman: tek kada prevazide i ukine ovaj drugi, i on postaje
razuman. Zar nije bilo zadrto i talmudsko to insistiranje, usred trzi-
$ne ekonomije, na razlici izmedu ukupnog radnog vremena radnika
i onog potrebnog za njegovu reprodukciju? Zar Nice nije stavljao
kocije ispred konja svaki put kada bi kretao u juris? Zar Karl Kraus,
Kafka, ¢ak i Prust, nisu, svako na svoj nadin, falsifikovali sliku sveta,
prikazivali ga s predrasudama, da bi odbacili svu njegovu laz i pre-
drasude? Dijalektika se ne sme zaustaviti pred konceptima zdravog
i bolesnog, odnosno, pred njihovim prvim rodacima, racionalnim i
iracionalnim. Posto je jednom prepoznala vladajuci opsti poredak
i njegove proporcije kao nesto bolesno - i, u najdoslovnijem smi-
“>4 _ ona moze
videti zdrave ¢elije samo u onome $to drustvo osuduje kao bolesno,

slu, obeleZeno paranojom i ,patickom projekcijom

ekscentri¢no, paranoi¢no, re¢ju ,ludo; i danas, kao i u srednjem
veku, vazi da istinu gospodarima mogu reci samo lude. U tom smi-
slu, zadatak dijalekticara je da toj istini lude pomogne da stekne
vlastiti razum, bez kojeg bi sigurno potonula u ambis bolesti, koji
nemilosrdno diktira zdrav razum drugih.

> Pati¢ka projekcija: projekcija sopstvenih potisnutih ili tabuisanih nagona
na druge, obi¢no na neke nezasticene pojedince i grupe, koji se onda mrze i pro-
ganjaju, zato §to, navodno, ne pate od takvog potiskivanja. Adorno i Horkhajmer
su o tome opSirnije pisali u svojoj knjizi Dijalektika prosvetiteljstva (Dialektik der
Aufklirung, 1944), na primeru antisemitizma (poglavlje Elementi antisemitizma).

84

u predmet, u analiticki materijal i tako ga, jednom svrstanog medu
ostale stvari, prepustila njegovoj nistavnosti. Poricanje objektivne
istine pozivanjem na subjekt vodi u negaciju ovog drugog: nema
viSe nikakve mere za meru svih stvari; ¢ovek tone u neobaveznost
(kontingenciju) i pretvara se u neistinu. Ali, to nas ponovo vra¢a na
pravi zivotni proces drustva. Princip ljudske dominacije, postavsi
apsolutan, upravo time je okrenuo svoj smisao protiv ljudskih bica,
kao apsolutni objekt, a psihologija je samo doprinela zaoStravanju
tog smisla. Ego, ideja vodilja i a priori objekt psihologije, uvek se,
pod njenim strogim pogledom, svodio na nesto nepostojece. Posto
se mogla osloniti na ¢injenicu da u trzisnom drustvu subjekt, kao
takav, zapravo ne postoji, ve¢ da je samo objekt, psihologija je na-
oruzala drustvo sredstvima da ga zaista u¢ini takvim, u jo$ vecoj
meri, i drzi u pokornosti. Razgradnja ¢oveka na zasebne sposobno-
sti jeste projekcija podele rada na njene navodne subjekte, koja se
ne moze razdvojiti od interesa da se oni podvrgnu visim ciljevima,
pre svega zato da bi se njima moglo manipulisati. Psihotehnika nije
samo izopaceni oblik psihologije veé nesto svojstvena samom nje-
nom principu. Hjum, ¢ije delo, svakom svojom recenicom, svedoci
o njegovom istinskom humanizmu, ali koji je ipak odbacivao ego
kao predrasudu, tim svojim kontradikcijama izrazava sustinu psi-
hologije kao takve. U tome je ¢ak imao istinu na svojoj strani, zato
$to je ono §to sebe postavlja kao ,Ja“ zaista samo predrasuda, ideolo-
Ska podloga apstraktnih centara dominacije, dok je njihova kritika
zahtevala razaranje ideologije ,personaliteta®. Ali, njeno razaranje
ostavlja za sobom talog koji je jos§ lakSe kontrolisati. U psihoanalizi
je to tako upadljivo. Ona obuhvata personalnost kao zivu laz, kao
vrhunsku racionalizaciju, koja povezuje bezbrojne druge racionali-
zacije pomocu kojih se individua odrice sebe i prilagodava nacelu
stvarnosti. Upravo time $to to dokazuje, ona ljudima potvrduje nji-
hovo nepostojanje. Ona ih otuduje od njih samih, osuduje kako
njihovu autonomiju, tako i njihovo jedinstvo i potpuno ih pot¢inja-
va mehanizmu racionalizacije, to jest, mehanizmu prilagodavanja.
Neustrasiva samokritika ega ustupa mesto zahtevu za kapitulaci-

73



jom ega drugih. Na kraju, mudrost psihoanalitiara zaista postaje
ono za §ta je smatra fasisticko nesvesno iz Zute Stampe: tehnika po-
sebnog reketa, izmedu drugih, koja bespomoc¢ne i napacene ljude
neopozivo vezuje za sebe, da bi njima upravljala i iskori$¢avala ih.
Sugestija i hipnoza, koje je psihoanaliza prvo odbacila kao sumnji-
ve, kao jeftine trikove vasarskog madionicara, ponovo se javljaju
u njenom grandioznom sistemu, ovog puta kao neki veliki filmski
hit. Oni koji su nekada pomagali na osnovu veceg znanja, posta-
ju oni koji ponizavaju druge na osnovu dogmatske privilegije. Od
kritike burZzoaske svesti ostaje samo sleganje ramenima, kojim su
lekari oduvek signalizirali svoj tajni savez sa smréu. — U psihologi-
ji, beskrajna prevara onoga $to je puka unutrasnjost, o cemu se ne
govori slucajno kao o ¢ovekovim ,properties” (svojstvima), odraza-
va ono $to je organizacija burzoaskog drustva od pamtiveka radila
sa spoljasnjim vlasni$tvom. Kao rezultat drustvene razmene, to vla-
snistvo se uvecalo, ali samo uz objektivnu zastitnu klauzulu, koje je
svaki burzuj maglovito svestan. Individualna osoba je zapravo vla-
sni$tvo pozajmljeno od klase, koje poverioci uvek mogu da uzmu
nazad, ¢im opste vlasnistvo zapreti da ugrozi sam princip vlasni-
Stva, koji se sastoji upravo u uskracivanju. U slu¢aju ljudskih svoj-
stava, psihologija ponavlja ono $to je ve¢ ucinjeno s vlasnistvom.
Ona prisvaja individue tako $to im dodeljuje svoje videnje srece.

40. Uvek govori o tome, nikada ne misli o
tome®
Posto je dubinska psihologija, uz pomoc filma, sapunskih opera

i Karen Hornaj (Horney), istrazila i najdublje pukotine, organizo-
vana kultura je lisila ljude i poslednje moguénosti da doZzive sebe.

% Immer davon reden, nie daran denken®: inverzija slogana u prilog ,,Ansc-
hlussa“ u predratnoj Austriji, ,Nie davion reden, immer daran denken (,Nikada
ne govori o tome, uvek misli o tome®).

74

stvari postave u pravu perspektivu, obican, ali zadrti zdravi razum.
Ako je izgledalo da se i Hegel, u svom razgovoru s Geteom, pri-
blizio takvom stanovistu, kada je svoju filozofiju branio naspram
Geteovog platonizma, kao nesto §to je ,u osnovi samo duh suprot-
stavljanja, pravilno i metodi¢no razvijan, svojstven svakom ljud-
skom bicu, dar koji pokazuje svoju vrednost kroz razlikovanje isti-
nitog od laznog“,> onda skriveno znacenje njegove formulacije, u
pohvali onome $to je ,svojstveno svakom ljudskom bi¢u®, lukavo
osuduje ,common sense” (zdrav razum), bududi da je kao ¢ovekova
najdublja karakteristika navedeno odbijanje da bude voden ,com-
mon sense’, u stvari, to §to mu se suprotstavlja. ,Common sense®,
ispravno sagledavanje situacija, to iskusno svetovno oko, obrazova-
no trzistem, deli s dijalektikom oslobodenost od dogmatizma, ogra-
nicenosti i predrasuda. Njegova trezvenost nesumnjivo predstavlja
trenutak kritickog misljenja. Ali, nedostatak slepe zadrtosti ipak
od njega pravi zakletog neprijatelja takvog misljenja. Naime, op-
Stost misljenja, direktno prihvacenog kao misljenje drustva kakvo
jeste, nuzno podrazumeva opstu saglasnost, kao svoj konkretni sa-
drzaj. Nije slucajno to $to je u XIX veku otrcani dogmatizam, koji
je prosvetiteljstvo opteretilo necéistom saveséu, bio najprivlacniji
za zdrav razum, tako da se Cak i jedan arhipozitivista poput Mi-
la (John Stuart Mill) osetio pozvanim da mu se suprotstavi. ,Sense
of proportions® podrazumeva potpuno prihvatanje obaveze razmi-
§ljanja u ¢vrsto utvrdenim okvirima Zivotnih mera i odnosa. Do-
voljno je samo jednom cuti nekog zadrtog predstavnika vladajuce
klike, kada kaZe, ,To nema nikakav znacaj*, dovoljno je uo¢iti u ko-
jim situacijama burzoazija govori o preterivanju, histeriji i ludosti,
da bi se shvatilo kako se to pozivanje na razum javlja uvek kada
treba brzo pronaéi neko opravdanje za bezumlje. Hegel je nagla-
$avao zdravi duh suprotstavljanja, s tvrdoglavoscu seljaka koji je

%% Johann-Peter Eckermann, Gesprdche mit Goethe, iz Goethe, Werke Vol. 24,
Zurich 1948, str. 669-670 (Eckermann, Conversations with Goethe, London 1946,
str. 244).

83



medu teze i argumenta. U tom smislu, misliti dijalekticki, znaci da
bi argument trebalo da stekne drasti¢nost teze, a da bi teza trebalo
da u sebi nosi svu punocu svoje zasnovanosti. Sve premoscujuce
pojmove, sve veze i pomocne logicke operacije koje nisu deo same
stvari, sve sporedne tokove koji nisu natopljeni iskustvom objekta,
treba odbaciti. U filozofskom tekstu, sve propozicije trebalo bi da
se nalaze podjednako blizu centra. Iako Hegel to nikada nije rekao
tako izric¢ito, ceo njegov postupak svedoci o toj nameri. Posto ne
priznaje nikakav prvi princip, on ne moze, strogo govore¢i, znati
nista o neCemu sekundarnom ili izvedenom; taj postupak izmesta
koncept posredovanja iz formalnih veza u samu stvar, u pokusaju
da prevazide razliku izmedu ove druge i spoljasnje misli kojom je
posredovana. Granice uspeha takve namere u Hegelovoj filozofiji u
isti mah su i granice njene istinitosti; naime, to su ostaci prima phi-
losophia (prve filozofije), pretpostavke o subjektu kao ne¢emu sto
je, uprkos svemu, ,primarno®. Jedan od zadataka dijalekticke logike
jeste uklanjanje i poslednjeg traga deduktivnog sistema, zajedno s
poslednjim advokatskim gestovima misli.

45. ,Kako samo bolesno izgleda sve $to raste“?

Dijalekticka misao se suprotstavlja postvarenju i tako $to od-
bija da prizna individualno kao nesto izolovano i odvojeno: ona
oznacava izolaciju upravo kao proizvod opsteg. Tako ona sluzi kao
protivsredstvo kako za mani¢nu fiksiranost, tako i za povodljivo i
isprazno tumaranje paranoidnog uma, koji svoje apsolutne spozna-
je stice po cenu iskustva o datoj stvari. Ipak, to nije razlog za ono
Sto je dijalektika postala u engleskoj hegelijanskoj skoli, a zatim,
u potpunosti, u Djuievom (John Dewey) prenapregnutom pragma-
tizmu: ,sense of proportions“ (ose¢aj za proporcije), nacin da se

%2 Stihovi iz pesme Georga Trakla, Heiterer Friihling: ,Wie scheint doch alles
Werdende so krank®.

82

Unapred pripremljeno prosvetljenje preobrazava ne samo sponta-
nu refleksiju, ve¢ i analiticke uvide, ¢ija je snaga jednaka energiji i
patnji s kojom su steceni, u masovno proizvedene artikle, a bolne
tajne li¢ne istorije, koje ortodoksni metod po navici veé svodi na
formule, u poznate konvencije. Razotkrivanje racionalizacija i sa-
mo postaje racionalizacija. Umesto da radi na sticanju samosvesti,
neupucéena osoba sti¢e sposobnost da sve nagonske konflikte po-
dvede pod pojmove kao $to su kompleks inferiornosti, fiksacija za
majku, ,extrovert”ili ,introvert®, s kojima se do njih zapravo ne mo-
ze dopreti. Strah pred ambisom ega uklanja se sves¢u da treba izaci
na kraj s ne¢im $to nije nista vise od artritisa ili ,,sinus troubles®
(problema sa sinusima). Konflikti tako gube ono §to ih ¢ini prete-
¢im. Oni se prihvataju; ali, ne kao izleceni, veé¢ samo postavljeni na
povrsinu normalizovanog Zivota, kao neizbezni delovi inventara. U
isto vreme, oni se apsorbuju kao opste zlo, pomoc¢u mehanizma di-
rektnog poistoveéivanja individue s drustvenim instancom, koja je
odavno preuzela kontrolu nad svim navodno normalnim oblicima
ponasanja. Katarzu, ¢iji uspeh ionako neizvestan, zamenjuje zado-
voljstvo da se bude uzorak veéine na osnovu sopstvene slabosti, ali
ne zato da bi se stekao prestiz zanimljivog patoloskog slucaja, sto
je nekada vazilo za §ticenike sanatorijuma, veé, naprotiv, da bi se
dokazala pripadnost grupi upravo na osnovu snage tih poremecaja
ina sebe preneli moc i veli¢ina kolektiva. Narcisizam, lisen svog li-
bidinalnog objekta, usled raspada ega, zamenjuje se mazohisti¢kim
uzivanjem u tome da se vise ne bude Ja, i malo je dobara koje nova
generacija ¢uva tako ljubomorno, kao svoj zajednicki i trajni posed,
kao $to je ta bezli¢nost. Oblast postvarenja i standardizacije tako se
prosiruje ¢ak i na svoje krajnje kontradikcije, na ono $to se smatra
nenormalnim i haoti¢nim. Nesamerljivo, upravo kao takvo, posta-
je samerljivo, a individua jedva da jo§ moze pokazati neki impuls
koji ne bi odmah bio imenovan kao primer ove ili one zvani¢no pri-
znate konstelacije. U meduvremenu, to spolja usvojeno i usavrseno
poistovecivanje — koje se odvija takoreci s one strane sopstvene di-
namike - na kraju, zajedno sa istinskom sves§¢u o impulsu, ukida i

75



sam impuls. On postaje refleks stereotipnog atoma na stereotipni
nadraZzaj, koji se moze ukljucivati i iskljucivati, kao prekida¢em. Po-
red toga, konvencionalizacija psihoanalize vodi u njenu kastraciju:
seksualni motivi, delom osporeni, delom odobreni, postaju potpu-
no bezopasni, ali i potpuno prazni. Zajedno sa strahom koji mogu
izazvati, nestaje i uZivanje koje mogu doneti. Psihoanaliza postaje
Zrtva upravo te zamene odgovarajuceg superega, kroz tvrdoglavo
prihvatanje onog odvojenog i spoljasnjeg, za koji je smatrala da
nam ga moze objasniti. Poslednja grandiozno zamisljena teorema
burzoaske samokritike postala je sredstvo za pretvaranje burzoa-
skog samootudenja, u njegovoj poslednjoj fazi, u apsolut, kao i za
ometanje intuicije o prastaroj rani, u kojoj lezi nada u bolju budu¢-
nost.

41. Iznutra i spolja

Iz pijeteta, aljkavosti i sraCunatosti, filozofiji se dopusta da i da-
lje vrilja u sve uzim akademskim okvirima, a ¢ak i tu se sve vise
nastoji da se ona zameni organizovanom tautologijom. Oni koji su
resili da Zive od svoje dubine primorani su, kao i sto godina rani-
je, da budu jednako naivni kao i njihove kolege od kojih im zavise
karijere. Ali, i neakademska misao, koja pokuSava da umakne toj
prisili, sa svojom razapetoscu izmedu uzviSenih tema i njihovog
malogradanskog tretmana, suocava se s ni§ta manjom pretnjom: sa
ekonomskim pritiskom trzista, kojeg su makar evropski profesori
bili postedeni. Filozof koji Zeli da Zivi od pisanja, mora u svakom
trenutku imati u ponudi nesto novo, nesto izuzetno, tako da se mo-
nopolu na kvalifikacije mozZe suprotstaviti monopolom na retkost.
Neprijatna ideja o duhovnoj prefinjenosti, koju su skovali ¢istunci,
na kraju se pokazuje poniZzavajuée primenljivom na njene protivni-

76

industrije, ¢iju objektivnost izracunavaju subjekti koji njome upra-
vljaju. Suocen s time, razum se u potpunosti i bez ijednog otvora,
zatvara u idiosinkraziju, koju vlastodrsci proizvoljno osuduju zbog
proizvoljnosti, zato $to su im potrebni nemo¢ni subjekti, sve iz stra-
ha od objektivnosti, koja se moze ukinuti samo u takvim subjekti-
ma.

44. Za postsokratovce

Nista nije neprimerenije intelektualcu koji se posvetio necemu
Sto se nekada zvalo filozofijom, od Zelje da u raspravama - a mo-
zemo reci i u dokazivanju — bude u pravu. Sama Zelja da se bude u
pravu, sve do najtananijih formi logicke refleksije, izraz je upravo
onog duha samoodrzanja koji bi filozofija trebalo da razbije. Pozna-
jem osobu koja je pozivala sve slavne li¢nosti iz oblasti epistemo-
logije, nauke i humanistike, jednu po jednu, da s njom rasprave
njen vlastiti sistem, od pocetka do kraja, i koja je, posSto se vise
niko nije usudivao da iznese dalje prigovore protiv njenog formali-
zma, poverovala kako je njena pozicija apsolutno neoboriva. Nesto
od te naivnosti dolazi do izrazaja svaki put kada filozofija, makar
samo iz daleka, po¢ne da podseéa na gestove ubedivanja. Ono na
¢emu taj stav pociva je pretpostavka o universitas literarum (opstoj
pismenosti), o prethodnoj saglasnosti duhova sposobnih za uzajam-
nu komunikaciju, prema tome, na pretpostavci o potpunom konfor-
mizmu. Kada se filozofi, za koje je opste poznato da im ¢utanje nije
jaca strana, ukljuce u razgovor, onda bi trebalo da govore kao oni za
koje je dokazano da nisu u pravu, ali na nacin koji ée sagovornika
uveriti u neistinu. Cilj ne bi trebalo da bude sticanje apsolutno tac-
nih i neprobojnih spoznaja — one se neminovno svode na tautologi-
je — ve¢ uvida koji pitanje svoje opravdanosti okrecu ka sebi. Ipak,
to nije argument u prilog iracionalizma, postavljanja proizvoljnih
teza na osnovu intuitivne vere u otkrivenje, ve¢ ukidanja razlike iz-

81



zna unapred. Tako se spekulacija konac¢no slama i svrstava medu
ostale ¢injenice iz odeljenja za klasiranje, kao jo§ jedna potvrda ne-
Cega Sto je uvek isto.

43. Samo bez zastrasivanja

Ono §to bi istina objektivno moglo biti zaista je tesko utvrditi,
ali, u ophodenju s drugim ljudskim bi¢ima, ne smemo dopustiti da
nas to zastrasi. U tu svrhu se koriste neki kriterijumi, koji na prvi
pogled deluju zadovoljavajuce. Jedan od najpouzdanijih jeste prigo-
vor da je neki iskaz ,suvi$e subjektivan®. Ako se to izgovori sa ogor-
cenjem, u kojem odjekuje ljutito saglasje svih razumnih ljudi, onda
se covek, makar na tren, moZe osetiti zadovoljnim sobom. Shvata-
nje subjektivnog i objektivnog je potpuno izokrenuto. Objektivno
oznacava nekontroverzni aspekt stvari, njihov bezrezervno prihva-
¢en otisak, fasadu napravljenu od klasifikovanih podataka, prema
tome, nesto subjektivno; a subjektivnim se smatra sve $to narusava
tu fasadu, sve §to zalazi u specifican dozivljaj stvari i s predmetom
uspostavlja odnos nezavisno od uvrezenih konvencija i misljenja
vecline, koja ga nije ni pogledala, kamoli mislila o njemu — dakle,
nesto objektivno. Koliko je isprazan formalni prigovor subjektiv-
noj relativnosti, moZze se videti upravo na njenom pravom terenu,
naime, u oblasti estetskog rasudivanja. Svako ko se ikada, polazeci
od snage svog jasnog utiska o nekom umetni¢kom delu, posvetio
toj disciplini, njenim formalnim zakonima, neumoljivim pravilima
njene strukture, otkric¢e kako prigovori zbog ¢isto subjektivnog ka-
raktera njegovog iskustva isparavaju kao ptki privid: i svaki nje-
gov dalji korak, koji napravi na osnovu svog krajnje subjektivnog
podstreka, ka samom srcu stvari, ima neuporedivo vecu objektivnu
snagu od onih sveobuhvatnih i detaljno dokazivanih konceptuali-
zacija o ,stilu®, koje svoje pretenzije na nauéni status grade na stetu
samog tog iskustva. To narodito vazi u eri pozitivizma i kulturne

30

ke. Ako je dobri stari Smok*® mogao da gunda zbog zahteva svog
urednika da stalno pise besprekorne ¢lanke, on je time, u svoj svo-
joj naivnosti, stao na stranu zakona koji precutno upravlja svim de-
lima kosmogonijskog Erosa i kosmickog Etosa,*’” metamorfozama
bogova i tajnama Jovanovog Jevandelja. Zivotni stil okasnelih bo-
ema, nametnut neakademskim filozofima, sam po sebi je dovoljan
da u njima razvije fatalnu sklonost ka svetu primenjene umetno-
sti, kic¢erske duhovnosti i sektaske polupismenosti. Do Prvog svet-
skog rata, Minhen je bio pravi rasadnik takve duhovnosti, ¢iji je
protest protiv akademskog racionalizma, preko kulta kostimiranih
zabava, vodio u faSizam mnogo brZze nego malodusni sistem sta-
rog Rikerta. Toliko je velika mo¢ progresivne organizacije misli, da
oni koji pokusavaju da joj umaknu zapadaju oholu ozlojedenost,
brbljivo samoreklamiranje i na kraju, u svom kona¢nom porazu, u
podvalu. Ako su akademici branili nacelo sum ergo cogito (jesam,
dakle, mislim) i u otvorenom sistemu postajali zrtve agorafobije, a
u svojoj ,bacenosti (u svet)“ (Geworfenheit ) hrlili u ,narodnu za-
jednicu” (Volksgemeinschaft), onda su njihovi protivnici, osim ako
nisu bili na oprezu, tumarali u oblasti grafologije i ritmicke gimna-
stike.*® Kompulzivni tip u prvom slu¢aju, odgovara paranoi¢nom
u drugom. CeZnjivo protivljenje ¢injeni¢nom istrazivanju, oprav-
dano uverenje da scijentizam previda ono najdragocenije, svojom
naivno$¢u samo pogorsava rascep od kojeg pati. Umesto da shva-
ti ¢injenice iza kojih su uSancene neke druge, ono Zuri da iz njih
zgrabi $ta stigne i da se potpuno nekriticki poigra svojim laznim
znanjem, sacinjenim od nekoliko izolovanih i hipostaziranih kate-

* Shmock, arhetipski lik iz komedije Gustava Frajtaga (Gustav Freytag), No-
vinar (Die Jurnalisten, 1854).

7 Aluzija na Ludwiga Klagesa (1872-1956), psihologa i iracionalisti¢kog fi-
lozofa, i njegovo delo O kosmogoniji (Von Kosmogonischen, 1922).

*® Aluzije na Hajdegerov koncept Geworfenheit (,batenost (u svet)), naci-
sticki koncept Volksgemeinschaft (,narodna zajednica®) i Klagesove pokusaje u
grafologiji i euritmici (Vom Wesen des Rhythmus, 1933). I Hajdeger i Klages su
prihvatili nacizam.

77



gorija, kao i sa samim sobom, tako da ga je lako poraziti poziva-
njem na neumoljive ¢injenice. Upravo je kriti¢ki element ono Sto
je izgubljeno u naizgled nezavisnoj misli. Insistiranje na tajni sveta
skrivenoj u skoljci, koje se ne usuduje da objasni svoj odnos prema
toj skoljci, tom svojom suzdrzano$éu samo iznova uverava misao
da za postojanje te skoljke postoje dobri razlozi i da je zato mora-
mo bespogovorno prihvatiti. Izmedu uZivanja u ispraznosti i lazi o
izobilju, vladajuce stanje duha ne dopusta nista trece.

Ipak, pogled koji stremi daljini, mrznja prema banalnosti, po-
traga za onim §to jos nije otrcano, obuhvaceno opstom konceptual-
nom Semom, poslednja je Sansa za misao. U intelektualnoj hijerar-
hiji, koja stalno poziva svakog na odgovornost, samo neodgovor-
nost moze da tu hijerarhiju nazove pravim imenom. Sfera prometa,
Cije belege nose intelektualni otpadnici, otvara poslednje utociste
za duh, koji inace rasprodaje, u ¢asu kada utocista zapravo vise
nema. Samo onaj ko na prodaju nudi nesto jedinstveno, $to niko
ne zeli da kupi, izraZzava, ¢ak i protiv svoje volje, oslobodenost od
trgovine.

42. Sloboda misli*®

Potiskivanje filozofije naukom imalo je za posledicu, kao $to
znamo, razdvajanje dva elementa Cije jedinstvo, prema Hegelu, ¢i-
ni zivot filozofije: refleksije i spekulacije. Carstvo istine je trezveno
prepusteno refleksiji, dok se spekulacija samo mrzovoljno toleri-
Se, tek radi formulisanja hipoteza, na kojima treba raditi u slobod-
no vreme i reSavati ih $to je pre moguce. Ipak, oni koji veruju da
oblast spekulacije, u njenoj vannau¢noj formi, moze ostati netak-
nuta, ostavljena da se na miru zamajava univerzalnom statistikom,
Cine ozbiljnu gresku. Pre svega, odsecanje refleksije samo po se-

* Nemacka re¢ Gedankenfreiheit moze da oznacava i slobodu misli, u poli-
tickom smislu, i slobodni tok misli, kao u psihoanalizi.

78

bi tesko pogada spekulaciju. Ona se ili degradira na uceno pona-
vljanje nasledenih filozofskih $ema ili se, u svojoj udaljenosti od
slepo oblikovanih ¢injenica, degenerise u neobavezujuce naklapa-
nje licnog pogleda na svet. Ali, nezadovoljna time, nauka integrise
spekulaciju u svoje delovanje. Medu javnim funkcijama psihoana-
lize, ta sigurno nije poslednja. Njen medij je slobodna asocijacija.
Put ka pacijentovom nesvesnom se gradi tako $to se ovaj oslobada
odgovornosti za refleksiju, pri ¢emu analiticko formiranje teorije
sledi isti put, bilo tako $to dopusta da se njeni nalazi potvrde kroz
napredovanje i zastoje tih asocijacija, bilo tako Sto se analiticar -
mislim upravo na najnadarenije medu njima, kao $to je Grodek
- oslanja na vlastite asocijacije. Opusteni na analiticarevom kaucu,
izvodimo probu necega §to se u vreme Selinga i Hegela ostvarivalo
samo uz najveci napor misli, za katedrom: odgonetanje fenomena.
Alj, taj pad tenzije utiCe na kvalitet misli: razlika nije manja od one
izmedu Selingove filozofije otkrivenja®! i brbljanja neke dokone ta-
Ste. Isto kretanje duha koje je nekada uzdizalo svoj ,materijal“ u
koncept, sada se svodi na ptiki materijal za konceptualno urediva-
nje. Ideje koje neka osoba ima, vrede samo ako dopustaju eksper-
tima da utvrde da li je njihov tvorac kompulzivni karakter, oral-
ni tip ili histerik. Zahvaljujudéi slabljenju odgovornosti, na osnovu
odsecanja od refleksije, od racionalne kontrole, sima spekulacija
se izrucuje nauci kao predmet, ¢ija se subjektivnost gasi zajedno s
njom samom. Time §to dopusta da je na sopstvene nesvesne kore-
ne podseti administrativna struktura analize, misao zaboravlja da
bude misao. Umesto da bude pravo rasudivanje, ona se pretvara u
neutralan materijal. Umesto da se usavrsava kroz rad na koncep-
tualizaciji, ona se nemoc¢no prepusta obradi lekara, koji ionako sve

% Georg Groddeck (1866-1934): pionir ,psihosomatske medicine“ i autor
Der Seelensucher: ein psychoanalytischer roman (Traga¢ za dusom: psihoanaliticki
roman, 1921), ¢iji je nepuritanski ton izazvao Zestoke osude, tako da je i Frojd
morao da ga brani od kolega, tako $to ih je pitao kako bi reagovali da su, kojim
slu¢ajem, Rableovi savremenici.

3! Der Philosophie der Offenbarung (1841-1842): sistem poznog Selinga.

79



gusu, od pocetka je onaj koji kaznjava. Nema rvackog meca bez su-
dije: celu halabuku inscenira drustvo, koje je pojedinac ugradio u
sebe, i koje u isti mah nadgleda borbu i u¢estvuje u njoj. Njegova po-
beda je utoliko fatalnija, ukoliko ishod vise li¢i na suprotstavljanje:
popovi i stariji ucitelji, kojima njihova savest nalaze da ispovedaju
stavove zbog kojih bi mogli imati problema s vlastima, oduvek su
pokazivali simpatije prema progonima i kontrarevoluciji. Kao sto
je u svakom samopotvrduju¢em sukobu prisutan element obmane,
tako se i represija nalazi u osnovi inscenirane dinamike samomuce-
nja. Takvi razvijaju pravi mentalni pogon, posto im nije dopusteno
da svojoj mahnitosti i gnevu daju oduska u spoljasnjem svetu, i
zato su spremni da bitku sa unutrasnjim neprijateljem jo$ jednom
proglase za ¢in, koji, po njima, ionako prethodi svemu.3? Njihov
prototip je Luter, pronalaza¢ unutrasnjeg Zivota, koji je bacio svo-
ju mastionicu na davolsku telesnost, koja ne postoji, sto se jos tada
odnosilo na seljake i Jevreje. Samo je obogaljenom duhu potrebna
samomrznja da bi svoju duhovnu sustinu, koja je neistina, dokazao
golom silom.

88. Glupi Avgust

Ideja da se individua danas likvidira, od glave do pete, ipak je
suvise optimisticka. Naime, njegova jezgrovita negacija, ukidanje
monade kroz solidarnost, u isto vreme stvara uslove za spasenje
individualnog bica, koje moze biti nesto posebno samo u odnosu
na opste. Danas smo daleko od toga. Steta se ne sastoji u radikal-
nom brisanju proslosti ve¢ u tome Sto se ono istorijski osudeno
vuce za sobom kao mrtvi, neutralizovani, nemoc¢ni teret i sramno
razgolicuje. Usred standardizovanih i kontrolisanih ljudskih jedini-
ca, individualno nastavlja da postoji. Ono je cak zasticeno i stice

%2 Aluzija na Faustove reéi, ,Jm Anfang war die Tat“: ,U pocetku bese ¢in
ili ,U pocetku bese delo®, u zavisnosti od prevoda. Faust I, stihovi 1280-1290.

156

57. Iskopavanje

Cim se pomene ime Henrika Ibzena, on i njegovo delo se sa svih
strana osuduju kao staromodni i prevazideni. To su isti oni koji su
pre Sezdeset godina gnevno osudivali ono §to su u Nori ili Duho-
vima videli kao modernisticku dekadenciju i nemoralnu ekstrava-
gantnost. Ibzen, mrzovoljni burzuj, istresao je svoju zajedljivost na
drustvo, iz ¢ijeg je nacela i izvukao sopstvenu neumoljivost i ideale.
Ovekovecio je predstavnike moralne vecine, koji su ucutkivali na-
rodne neprijatelje, u obliku pateti¢nog, ali trajnog spomenika, ali
ovi se do dana danasnjeg nisu osetili polaskanim. I zato se okre-
¢u ka onome §to je danas na dnevnom redu. Tamo gde se razumni
ljudi slazu oko nerazumnog ponasanja drugih, uvek mozemo pret-
postaviti da tu ima necéeg nerazresenog, nekih bolnih oziljaka. Ta-
ko je i sa pitanjem poloZaja zena. S rastakanjem ,muske” liberalno-
konkurentske ekonomije, zaposljavanjem Zena na radnim mestima
na kojima su isto onoliko nezavisne ili zavisne koliko i muskarci,
s demistifikovanjem porodice i popustanjem seksualnih tabua, to
pitanje, povrsno posmatrano, zaista vise nije tako ,akutno®. Ipak,
kontinuirano postojanje tradicionalnog drustva je izoblicilo oslo-
bodenje Zena. Malo je simptoma koji tako dobro ukazuju na propa-
danje radnickog pokreta kao §to je njegova nesposobnost da uvazi
tu ¢injenicu. Ukljucivanje Zena u sve vrste nadzornickih aktivnosti
prikriva produzavanje njihove dehumanizacije. U velikim preduze-
¢ima one ostaju isto ono $to su bile i u porodici: stvari. Time se
ne misli samo na svu bedu njihovih radnih dana i Zivota kod kuce,
koji na bizaran nacin zadrzavaju radne uslove iz zanatske epohe
usred one industrijske, ve¢ i na sime Zene. One svesno, bez bilo
kakvog suprotnog impulsa, odrazavaju dominaciju i poistovecuju
se s njom. Umesto da resi Zensko pitanje, maskulino drustvo pro-
Siruje sopstveni princip do tacke u kojoj njegove Zrtve nisu vise

105



u stanju da to pitanje uopste postave. Cim dobiju odredeno sledo-
vanje dobara, one odusevljeno prihvataju svoju sudbinu, prepusta-
ju razmisljanje muskarcima, osuduju svaku refleksiju kao uvredu
na racun Zenskog ideala koji propagira kulturna industrija i tako
u potpunosti ostaju u lancima, koje vide kao ostvarenje svog ro-
da (Geschlechts). Poremecaji kojima to moraju da plate, pre svega
neuroti¢na stupidnost, doprinose pogorsavanju njihovog polozaja.
Jos u Ibzenovo vreme, vecina Zena s pretenzijama na neki status u
burZoaskom drustvu, bila je spremna da nasrne na svoje histeri¢ne
sestre, koje su na sebe preuzimale i njihov udeo u beznadeZnom po-
kusaju bekstva iz drustvenog zatvora, koji ih je sa svoja Cetiri zida
tako bezdusno pritiskao. Ali, njihove danasnje unuke samo bi im
se snishodljivo osmehnule, bez osecaja da ih to pogada, i uputile
ih na odgovarajucu socijalnu sluzbu, na prijateljski tretman. Histe-
ri¢nu Zenu, koja je Zudela za ne¢im ¢udesnim, zamenila je mahnito
uzurbana ludaca, koja prosto ne moze da doceka trijumf zla. — Alj,
mozda je to tako sa svime §to je zastarelo. To se ne moZe objasni-
ti samo vremenskom distancom veé i sudom istorije. Izraz toga u
stvarnosti jeste osecanje posramljenosti, koje obuzima one rodene
kasnije, pri osvrtu na neku raniju moguénost, koju nisu uspeli da
sprovedu u zivot. Ono $to je postignuto moze se zaboraviti, ali i sa-
Cuvati u sadasnjosti. Zastareva samo ono $to nije uspelo, neispunje-
no obecanje neceg novog. Nisu bez razloga Ibzenove Zene nazvane
,modernim®. Mrznja prema modernom i mrznja prema zastarelom
su jedno te isto.

58. Istina o Hedi Gabler'®

Esteticizam XIX veka ne moZe se shvatiti u kontekstu istorije
filozofije ve¢ samo u odnosu na temeljnu stvarnost, na drustvene
sukobe. GriZza savesti po¢iva na amoralnosti. Kritika je napadala

0 Henrik Ibsen, Hedda Gabler, 1891.

106

lazna: treba samo prelistati knjige izdavaca kao $to je Eugen Dide-
rih (Eugen Diederichs)?! ili nekog od one naroéite vrste farisejski
emancipovanih teologa. Njihov jezgroviti re¢nik budi sumnju u ,fa-
irness” (postenje) tih rvackih meceva koje njihova unutrasnjost or-
ganizuje i vodi sa samom sobom. Svi izrazi su pozajmljeni od rata,
fizicke ugroZenosti, stvarnog unistenja, ali ono $to opisuju su samo
tokovi refleksije, koji kod Kjerkegora i Nicea, na koje ovi rva¢i vo-
le da se pozivaju, zaista mogu imati fatalni ishod, ali sigurno ne i
kod njihovih nezvanih sledbenika, koji se navodno izlaZzu opasnosti.
Dok sebi odaju dvostruko priznanje zbog sublimacije borbe za eg-
zistenciju — na pokazanoj produhovljenosti i hrabrosti - momenat
opasnosti je u njima, u isti mah, neutralisan internalizacijom, svo-
denjem na sastojak samozadovoljno ukorenjenog, u srzi zdravog
pogleda na svet. Spoljasnji svet se posmatra s ravnodusno nadmoc-
nog stanovista, zato $to je u odnosu na ozbiljnost njihovih odluka
toliko beznacajan da se i ne uzima u razmatranje; ostavlja se ta-
kvim kakav jeste i na kraju ¢ak prihvata. Njihovi divlji izrazi su
samo jeftini ukrasi, kao kauri $koljke na kostimima gimnasticarki,
u Cijem drustvu nasi borci toliko uZivaju. Igra sabljama je odluce-
na unapred. Bez obzira da li tu pobeduje kategoricki imperativ ili
pravo pojedinca — da li se kandidat oslobada li¢ne vere u boga ili je
ponovo stice, da li uspeva da podnese ponore biéa ili se izlaze mu-
¢enickom dozivljaju smisla — on se uvek doc¢ekuje na noge. Naime,
sila koja upravlja sukobima, etika odgovornosti i iskrenosti, uvek
je autoritarna; to je maska drzave. Uglavnom, sve dok se drze pri-
znatih dobara, sve je u najboljem redu. Ako dodu do buntovnih za-
kljuc¢aka, onda na sav glas oglasavaju potraznju za veli¢anstvenim,
nezavisnim ljudskim bi¢ima. U svakom sluéaju, ponasaju se kao
dobri sinovi autoriteta, koji ih uvek moze pozvati na odgovornost i
u Cije ime se ceo proces internalizacije zapravo i sprovodi: pogled,
pod kojim izgledaju kao dva neposlusna skolarca koji se hvataju za

*! Eugen Diederichs (1867-1930), poznati nemacki izdavaé, koji je objavio
prve radove Hermana Hesea (Herman Hesse, 1877-1962).

155



u udobnu ideologiju. Ta dilema seZe sve do najtananijih reakcija
intelektualnog oblika ponasanja. Samo onaj ko ostaje donekle ¢ist,
moze imati dovoljno mrZznje, nerava, slobode i snalazljivosti da se
odupre svetu, ali upravo zbog iluzije o ¢istoti — zato §to zivi kao
stre¢a strana“ — on dopusta da ga svet pobedi ne samo spolja, ve¢
i u njegovim najdubljim mislima. Opet, svako ko suvise dobro zna
kako stvari idu, zaboravlja $ta one zaista jesu; njegova sposobnost
razlu¢ivanja i§€ezava i kao §to onom drugom preti fetisizam kultu-
re, njemu preti pad u varvarstvo. To da su intelektualci u isto vreme
oni koji od loseg drustva imaju koristi i oni od ¢ijeg drustveno izli-
$nog rada dobrim delom zavisi da li ¢e se to drustvo osloboditi od
nacela korisnosti, sigurno nije neka jednom za svagda prihvatljiva
i, samim tim, nevazna kontradikcija. Ona stalno nagriza objektivni
kvalitet njihovog rada. Sta god da intelektualac radi, radi pogresno.
On na drasti¢an nacin, kao Zivotno pitanje, dozivljava ponizava-
juéu alternativu, pred koju pozni kapitalizam potajno stavlja sve
svoje pripadnike: da postane jedan od odraslih ili da ostane dete.

87. Rvacki klub®*®

Postoji tip intelektualaca od koga treba utoliko vise zazirati uko-
liko se vise upinje da dokaZe svu iskrenost svojih nastojanja, svoju
sintelektualnu ozbiljnost®, ¢esto uz vrlo skromnu dozu objektivno-
sti. To su borci, koji se stalno rvu sa samima sobom, ¢ije Zivotne
odluke zahtevaju naprezanje celog njihovog bica. Ali, nije sve bas
tako crno. Njihov radikalni stav, s kojim preuzimaju sve rizike, ipak
se oslanja na pouzdanu armaturu, a domisljatost s kojom je kori-
ste u svojoj borbi protiv andela*® samo pokazuje kolika je ta borba

% Ringverein: doslovno ,rvacki klub, ali i zargonski izraz za kriminalne gru-
pe koje su delovale u Berlinu tokom dvadesetih godina XX veka.

¥ Aluzija na Jakova i njegovo ,rvanje sa andelom” (Bogom ili Hristom, u
zavisnosti od tumacenja), iz Biblije, Postanak, 32:24-30. ,(24) A kad osta Jakov
sam, tada se jedan Covek rvase s njim do zore. .

154

burzoasko drustvo kako na ekonomskom, tako i na etickom planu,
u skladu sa sopstvenim normama. Naspram toga, vladajuca klasa
nije imala drugu odstupnicu, u meri u kojoj nije htela da se sro-
za na apologetske lazi i ose¢anje bespomocnosti, kao dvorski pe-
snici i romanopisci s drzavnim penzijama, osim da odbaci princip
na osnovu kojeg je sagledavala simo drustvo, a s njim i sopstve-
nu etiku. Ipak, ta nova pozicija koju je radikalna burzoaska misao
zauzela pod pritiskom svojih protivnika, nije se svodila na piiku
zamenu ideologkog privida istinom objavljenom u gnevu samouni-
Stenja, u isti mah otvoreno pobunjenic¢kog i spremnog na predaju.
Pobuna lepog protiv burZoaskog Dobrog bila je pobuna protiv Do-
brote (Giite). Dobrota je, sama po sebi, deformacija Dobrog (Guten).
Time §to je eticki princip odsekla od onog drustvenog i izmestila ga
u privatnu osecajnost, Dobrota ga je dvostruko ogranicila. Dobrota
se odrekla ostvarenja uslova dostojnih ¢oveka, koje je pocivalo na
etickom principu. Svaki njen postupak nosi u sebi nesto od utesne
rezignacije: ona ne Zeli da izle¢i ve¢ da ublazi, a svest o neizledi-
vosti na kraju pristaje na to. Dobrota tako postaje ograni¢ena ¢ak
i u sebi samoj. Njena krivica leZi u prisnosti. Ona odrazava sliku
neposrednih odnosa izmedu ljudi i poniStava upravo ono rastoja-
nje koje jedino moze da zastiti pojedince od uticaja opsteg. Upravo
u najintimnijem kontaktu oni, na najbolniji naéin, osecaju sve ne-
ukinute razlike izmedu njih. Nefamilijarnost je jedini protivotrov
za otudenje. Prolazna slika harmonije, u kojoj Dobrota uziva, samo
pojacava patnje nepomirenosti i to u meri u kojoj nastavlja da je
idiotski porice. Uvreda protiv ukusa i obzira, koje nijedan dobar po-
stupak nije posteden, dovrsava nivelisanje, kojem se nemoéna uto-
pija lepog opire. Od samog pocetka zrelog industrijskog drustva,
privrzenost zlu nije bila samo preteca varvarstva ve¢ i maska do-
brog. Njegovo dostojanstvo je preslo na zlo, koje je za sebe vezalo
svu mrznju i ozlojedenost drustvenim poretkom, koji je iz sebe isce-
dio dobro i ulio ga u svoje ¢lanove, da bi on sam mogao da postupa
kao zlo¢inac bez kazne. Kada Heda Gabler smrtno ponizi krajnje
dobronamernu tetku Juliju, kada namerno razglasi kako uzasni Se-

107



sir koji je tetka nosila u cast generalove kéerke pripada sluzavki,
onda to nije samo pona$anje frustrirane Zene, koja svoju sadistic-
ku mrznju prema svom ustajalom braku usmerava na bespomoénu
osobu. Ona se pre ogreSuje o ono najbolje, s kojim mora da se nosi,
zato §to u onom najboljem prepoznaje sramotu dobrog. Naspram
starice koja obozava svoju pometenu ne¢aku, Heda, na nesvestan i
apsurdan nacin, predstavlja ono apsolutno. Heda je Zrtva, a ne Juli-
ja. Lepo, Cija opsesivna slika vlada Hedom, opire se etici, ¢ak i pre
nego $to stigne da joj se naruga. Naime, ono se protivi bilo ¢emu
opstem i postavlja kao nesto apsolutno razlike odredene piikim po-
stojanjem, sluc¢ajnost koja prednost daje jednoj stvari, a ne nekoj
drugoj. U lepom, neprozirna posebnost se namece kao norma, kao
jedino opste, zato $to je normalna opstost postala previse transpa-
rentna. Tako ona dovodi u pitanje tu opstost, jednakost svega $to
je neslobodno. Ali, tako i sima postaje kriva, zato $to jos jednom,
zajedno sa opstoscu, odseca i moguénost prevazilazenja plike egzi-
stencije, ¢ija neprozirnost samo odraZava neistinost te lose opstosti.
Tako lepo nanosi nepravdu pravdi, ali je opet u pravu §to to ¢ini. U
lepom, krhka budu¢nost prinosi svoju Zrtvu Molohu sadasnjice: po-
§to u tom domenu ne moze biti niceg dobrog, ona sebe ¢ini losom,
da bi osudila sudiju s pozicije porazenog. Protest lepog protiv do-
brog je burzoaski, sekularizovani oblik zablude junaka iz klasi¢ne
tragedije. U okvirima sdmog drustva, svest o njegovoj negativnoj
sustini je blokirana, tako da istinu moZe da zastupa samo apstrakt-
na negacija. Time $to odbacuje ono $to je nemoralno u moralnosti,
to jest, represiju, antimoral preuzima najdublju brigu moralnosti:
da se zajedno sa svim ogranicenjima, ukine i svaki oblik nasilja. To
je razlog zasto se motivi beskompromisne burzoaske samokritike
zapravo poklapaju sa onim materijalistickim i tako dolaze do samo-
svesti.

108

Sanje deteta, koje nesto voli ili ga se plasi. To apriorno svodenje na
odnos prijatelj-neprijatelj, jedan je od arhetipskih fenomena novije
antropologije. Sloboda nije izbor izmedu crnog i belog ve¢ iskora-
¢ivanje iz tog nametnutog izbora.

86. Mali Hans*®

Intelektualac, narocito onaj sklon filozofiji, odsecen je od mate-
rijalne prakse: odbojnost koju oseta prema njoj, okreée ga prema
takozvanim duhovnim stvarima. Ali, materijalna praksa nije samo
preduslov njegove vlastite egzistencije ve¢ i osnova sveta koji kriti-
kuje u svojim delima. Ako o toj osnovi ne zna nista, puca u prazno.
On se tako nalazi pred izborom, da se informise ili da okrene le-
da onome §to prezire. Ako izabere da bude obavesten, onda ¢ini
nasilje nad samim sobom, zato $to pocinje da razmislja suprotno
svojim nagonima; ali, pre svega, rizikuje da postane isto onoliko
podmukao kao §to je i ono ¢ime se bavi — naime, ekonomija ni-
je 8ala i svako ko pokusa da je uopste shvati, mora ,misliti eko-
nomski“. Ako ipak ne Zeli da se mesa, onda hipostazira svoj duh,
koji je u potpunosti formiran na ekonomskoj osnovi, u apstraktni
odnos razmene, kao nesto apsolutno, $sto moze postati duh samo
ako ima svest o sopstvenoj uslovljenosti. Intelektualac tako biva
zaveden da isprazno i nepovezano tumaci odraze kao same stvari.
Znacaj koji javna kulturna proizvodnja, tako naivno, ali varljivo,
pridaje intelektualnim proizvodima, samo dodaje nove cigle u zid
koji sprec¢ava uvid u brutalnu ekonomsku stvarnost. Izolovanje du-
ha od poslovnih stvari, doprinosi pretvaranju intelektualnog posla

laca. Zadrzao svoja uverenja i posle Drugog svetskog rata, sto ga je iskljucilo iz
akademskog Zivota, ali je nastavio sa svojim istrazivanjima, koja su i u novom,
,demokratskom“ kontekstu, pre svega evropskom, imala velikog uticaja.

% Aluzija na popularnu nemacku pesmu, ,Hinschen klein“ (Franz Wiede-
mann, 1821-1882), koja pocinje stihovima, ,Héanschen klein/ ging allein, in die
weite Welt hinein“ (doslovno, ,Mali Hans je sam krenuo u veliki svet®).

153



zavera; svaka saglasnost, ¢ak i iz najnizih pobuda, postaje podrska,
nesto korisno, dokaz saveznistva. Tako se odnos prema ljudskim
bi¢ima osiromasuje: sposobnost da se drugi vide kao takvi, a ne
kao funkcije sopstvene volje, ali, iznad svega, mogucnost plodnog
kontrasta, da se ide dalje od sebe kroz prihvatanje onoga §to mu
protivre€i, ubrzano is¢ezavaju. To se zamenjuje kritickim sudom
o drugim ljudima, po kojem su ¢ak i oni najbolji na kraju samo
manje zlo, dok oni najgori mozda nisu najvece. Ali, takav nacin re-
agovanja, obrazac svake administracije i ,kadrovske politike®, sam
po sebi, ¢ak i pre formiranja odredene politicke volje i posveceno-
sti ekskluzivnoj politickoj pripadnosti, utire put fagizmu. Svako ko
makar jednom pokusa da proceni neciju podobnost, pocece da na
one o kojima sudi, delom na osnovu neke tehnicke nuznosti, gleda
kao na c¢lanove i uljeze, na domace i strance, na saucCesnike i 7r-
tve. Strogo ispitivacki, hipnotisan i hipnotizerski pogled, koji dele
svi gospodari uzasa, oblikovni su po uzoru na procenjivacki pogled
menadZera, koji poziva kandidata da sedne i onda mu osvetljava li-
ce, tako da ga nemilosrdno razbije na svetlu, upotrebljivu stranu,
i mracnu, prezrenu zonu nepodobnosti. Na kraju sledi medicinski
pregled, prema alternativi: rad ili likvidacija. Novozavetna izreka,
,Ko nije sa mnom, taj je protiv mene®, od pamtiveka je govorila iz
samog srca antisemitizma. Temeljna je crta dominacije da svakog
ko se s njom ne poistovecuje, svrstava, samo na osnovu te razlike,
u neprijateljski tabor: katolicizam nije slu¢ajno samo latinski oblik
gréke redi za totalitet, koji su nacionalsocijalisti ostvarili. To znaci
izjednacavanje onoga §to je razli¢ito, bilo kao ,devijacija®, bilo kao
druga rasa, s neprijateljem. Nacionalsocijalizam je, u tom pogledu,
stekao istorijsku svest o samom sebi: Karl Smit (Carl Schmitt) je
sustinu politickog definisao upravo pomocu kategorija prijatelja i
neprijatelja.?” Napredovanje ka toj svesti znaci regresiju na pona-

27 Carl Schmitt (1888-1985), Der Begriff des Politischen, 1927. Prevedeno kao
Pojam politickoga, Tre¢i program, br. 102, str. 27-82, Beograd, 1995; takode, Carl
Schmitt, Pojam politicke i ostale razprave, Matica hrvatska, Zagreb, 1943. Nemac-
ki filozof, pravnik i politi¢ki teoreticar, jedan od vodecih nacistickih intelektua-

152

59. Cim sam ga ugledala!

Zenski karakter i Zenski ideal po kojem je oblikovan, proizvodi
su maskulinog drustva. Slika o nepomucenoj prirodi moZze nastati
samo iz pomucenosti, kao njena suprotnost. Tamo gde se predsta-
vlja kao humano, maskulino drustvo suvereno neguje u Zenama
sopstveni korektiv i tako se, kroz to ogranicavanje, prikazuje kao
nemilosrdni gospodar. Zenski karakter je negativni otisak domina-
cije. Ali, upravo zato je i jednako los. Ono §to u burzoaskom kon-
tekstu obmane prolazi kao priroda po pravilu je samo tkivo una-
kaZeno drustvenim oziljcima. Ako je psihoanaliticka teorija tacna,
naime, da Zene svoju fizicku konstituciju dozivljavaju kao posle-
dicu kastracije, onda njihove neuroze dobro naslucuju istinu. One
Zene koje za vreme krvarenja sebe vide kao ranu, znaju viSe o sebi
nego one koje sebe zamisljaju kao cvet, samo zato Sto se njihovim
muzevima to viSe svida. LaZ se ne sastoji samo u navodnoj afirmaci-
ji prirode, tamo gde se ona samo toleriSe i prilagodava, ve¢ u tome
§to kao priroda u civilizaciji prolazi nesto §to je, po svojoj supstan-
ci, najudaljinije od svega prirodnog, naime, Cisto pretvaranje sebe
u stvar. Ona vrsta Zenstvenosti koja se obrac¢a nagonima, uvek je
upravo ona koju svaka Zena mora iz sve snage, na silu — musku
silu - iznuditi od sebe: sve te Zenice zapravo su muskarcici. Treba
samo jednom, iz ugla ljubomornog muza, videti kako takve Zenstve-
ne Zene raspolazu svojom Zenstvenoscu, kako je po potrebi koriste,
prave od nje sjaj u ofima, izvode promene raspoloZenja, da bi se
shvatilo dokle ide to zasticeno nesvesno, neokrznuto intelektom.
Ali, ta netaknutost i Cistota su proizvodi ega, cenzure, intelekta, i
upravo zato se tako lako, bez ikakvog trvenja, prilagodavaju nace-
lu stvarnosti racionalnog drustvenog poretka. Zenstvene prirode
se, bez izuzetka, konformiraju. To $to se Niceova istrajnost zausta-

1 Aluzija na stihove, Seit ich ihn gesehen, glaub’ich blind zu sein (,0d kada
sam ga ugledala, kao da sam oslepela®) iz pesme Adelberta fon Kamiza (Adelbert
von Chamisso, 1781-1838), iz njegovog ciklusa Frauen-Liebe und Leben, za koji je
muziku kasnije napisao Robert Suman (Robert Alexander Schumann, 1810-1856).

109



vila u toj tacki, preuzevsi nepromisljenu i neobavestenu predstavu
o zenstvenoj prirodi od hrisc¢anske civilizacije, prema kojoj je ina-
Ce gajio tako duboko nepoverenje, na kraju je i omoguéilo burzoa-
skom drustvu da obuzda napore njegove misli. Naseo je na varku
da kaze ,zena“ (Weib), tamo gde je bila re¢ o gospodi (Frau). Odatle
perfidni savet da se ne zaboravi bi¢: sima Zena je ve¢ posledica bi-
¢a. Oslobodenje prirode bi zato trebalo da znac¢i ukidanje njenog sa-
mouspostavljanja. Glorifikacija Zenstvenog karaktera podrazume-
va ponizenje za sve koji ga nose.

60. Rec¢ 0 moralu

Amoralizam, s kojim je Nice drzao staru neistinu na bezbednom
odstojanju, sada je i sim podlegao presudi istorije. S raspadanjem
religije i njenim opipljivim filozofskim sekularizacijama, restriktiv-
ne zabrane su izgubile svoju potvrdenu sustinu, svoju supstancijal-
nost. Ipak, u pocetku, materijalna proizvodnja je bila toliko nera-
zvijena, da je to davalo osnova za pri¢u kako nema dovoljno za sve.
Svako ko nije kritikovao politicku ekonomiju kao takvu, mora se
drzati principa ogranic¢avanja, koji se kasnije izrazio kao neraciona-
lizovano prisvajanje na Stetu slabijih. Objektivne pretpostavke toga
su se promenile. Ako se ima u vidu neposredna mogucnost obilja,
to ograni¢avanje mora delovati suvi$no, ne samo u o¢ima drustve-
nih nekonformista vec¢ i ograni¢enih burzuja. Osecaj za moral svoj-
stven vladarima, po kojem svako ko hoée da Zivi treba da zgrabi sta
moze, u meduvremenu se izokrenuo u jo§ bedniju laz nego Sto je
bio dok je sluZzio kao propovednic¢ka mudrost iz XIX veka. Ako bi se
u Nemackoj pokazalo da su pristojni malogradani u stvari plavoko-
se zveri, to ne bi imalo nikakve veze s nacionalnim osobenostima,
veé samo s Cinjenicom da je naspram ociglednog obilja, plavokosa
bestijalnost, odnosno drustvena otimacina, poprimila nesto od crta
prostaka, zatucanog filistra, ¢ak i onog mentaliteta koji uvek ,osta-

110

njihovu ludost govori ingenium (lat., duh, karakter) njihove klase.
Ta doktrina, nasledena jo$ od Aristotela, po kojoj je umerenost vr-
lina svojstvena razumu, deo je pokusaja da se uspostavi drustveno
neophodna podela ljudskih bi¢a na medusobno nezavisne funkci-
je i to tako ¢vrsto, da nijednoj od tih funkcija ne padne na pamet
da pride drugima i priseti se da je re¢ o ljudskim bi¢ima. Ne bismo
mogli zamisliti Nic¢ea u kancelariji, sa sekretaricom u foajeu, koja
se javlja na telefon, kako sedi za svojim stolom do pet sati, a onda,
na kraju radnog dana, ide na partiju golfa. Pod pritiskom drustva,
samo lukavo preplitanje srece i rada moZe ostaviti slobodan pro-
stor za pravo iskustvo. To se sve manje tolerise. Cak se i takozvana
intelektualna zanimanja potpuno razdvajaju od zadovoljstva, tako
Sto sve viSe podsectaju na posao. Atomizacija ne napreduje samo
izmedu ljudi ve¢ i unutar svakog pojedinca, izmedu razli¢itih sfera
njegovog zivota. Nikakvo ispunjenje se ne moze vezati za rad, ko-
ji bi u suprotnom mogao izgubiti svoju funkcionalnu skromnost u
ukupnoj svrsi; nijedna iskra svesti ne sme pasti na slobodno vre-
me, zato $to bi mogla da odskoci na svet rada i tamo izazove pozar.
isto vreme jo§ strozije razdvajaju nevidljivim demarkacionim lini-
jama. Iz njih se podjednako odstranjuju i Zelja i duh. U oba slucaja,
prevagu odnose zverska ozbiljnost i pseudoaktivnost.

85. Smotra

Svako ko se bavi prakti¢nim stvarima, kako se to kaze, ko sle-
di odredene interese, ostvaruje neke planove, automatski pretvara
ljude s kojima dolazi u kontakt u prijatelje i neprijatelje. Time $to
ih gleda tako $to procenjuje kako se uklapaju u njegove namere,
on ih unapred svodi na stvari: jedni su korisni, drugi su smetnja.
Svako suprotno misljenje, u referentnom sistemu svake date svrhe,
bez kojeg nema prakse, ocenjuje se kao iritirajuci otpor, sabotaza,

151



pred pobednika, jeste istina. Naime, samo u pojedincu, ma koliko
izobli¢eno, ostaje sacuvano ono $to tehnifikaciji daje sva ovlasce-
nja, ali koja sebi ipak uskracuje svest o tome. Posto se pokazuje
da nesputani progres nije neposredno identi¢an s napretkom cove-
Canstva, mozda bi njegova suprotnost mogla da ovom drugom pru-
zi utociste. Olovka i gumica za brisanje su od mnogo vece koristi
za misao nego ceo tim pomocnika. Oni koji ne Zele da se potpuno
prepuste individualizmu intelektualne proizvodnje, niti da srljaju u
neljudski kolektivizam egalitarne zamenljivosti, moraju se osloni-
ti na slobodnu i solidarnu saradnju, sa zajednickom odgovornoscu.
Sve drugo bila bi prodaja duha formama koje diktira posao i tako,
u krajnjoj liniji, njegovim interesima.

84. Raspored

Malo je toga po ¢emu se nacin Zivot svojstven nekom intelektu-
alcu tako duboko razlikuje od onog burZzoaskog, kao $to je ¢injenica
da on ne priznaje alternativu izmedu rada i razonode. Rad koji, da
bi udovoljio stvarnosti, ne mora odmah da svom subjektu nanese
svako zlo, koje inace kasnije nanosi drugima, predstavlja uZivanje,
¢ak i u o€ajnickim pokusajima. Sloboda koju podrazumeva je is-
ta ona koju burZoasko drustvo rezervise isklju¢ivo za odmor i koju,
prema istom pravilu, u isti mah oduzima. Obrnuto, svako ko zna ne-
$to o slobodi otkriva da je sve §to ovo drustvo dopusta kao uzivanje
nepodnosljivo i odbija da izvan svog rada, koji, naravno, obuhvata
i ono §to burzuji smestaju u neradno vreme kao ,kulturu®, prihva-
ti zamenska zadovoljstva. ,Work while you work, play while you
play® (,Kad radis, radi, kad se zabavljas, zabavljaj se“) - to je jedno
od osnovnih pravila represivne samodiscipline. Roditelji koji zbog
prestiza Zele da im deca iz $kole donose samo dobre ocene, najma-
nje su skloni tome da im dopuste da ¢itaju do kasno u noé¢ ili da
se ova, prema njihovom sudu, previse intelektualno naprezu. Kroz

150

je kratkih rukava®, protiv kojeg je moral gospodara i bio izmisljen.
Ako bi Cezare BordZija (Cesare Borgia) danas vaskrsnuo, izgledao
bi kao David Fridrih Straus'? i zvao bi se Adolf Hitler. Propove-
danje amoralnosti postalo je zadatak istih onih darvinista koje je
Nice prezirao i koji su za svoju ideju vodilju usiljeno proglasili var-
varsku borbu za opstanak, upravo zato §to ona vise nije potrebna.
Plemenitost je davno prestala da znaci preuzimanje onog boljeg od
drugih i zapravo je postala zasicenost uzimanjem, koje se u praksi
upraznjavalo kao vrlina davanja, koja se kod Nicea javlja samo na
misaonom planu. Asketski ideal danas moze da posluzi kao mno-
go bolji bedem protiv ludila profitne ekonomije, nego $to je to pre
Sezdeset godina, naspram liberalne represije, bio hedonizam. Amo-
ralisti danas kona¢no mogu da dopuste sebi da budu dobri, ljubazni,
nesebi¢ni i otvorena srca, kao sto je NicCe bio jo$ u ono vreme. Ga-
rancija njihovog nepokolebljivog otpora bi¢e njihova usamljenost,
kao i kod Nicea, u vreme kada je prema normalnom svetu navukao
masku zla, da bi normalnost poducio strahu od njene sopstvene
izopacenosti.

61. Apelacioni sud

Nice je u Antihristu izneo najjaci argument ne samo protiv te-
ologije ve¢ i protiv metafizike: da nadu brka sa istinom; da to sSto
je nemoguce Zziveti srecno ili ¢ak bilo kako, bez ideje o ne¢emu ap-
solutnom, ne dokazuje legitimnost takve misli. On odbacuje hri-
$¢anski ,dokaz snage®, da je vera ujedno i istina, zato $to donosi
blaZzenstvo. Naime, ,moZe li srec¢a — ili viSe tehnicki rec¢eno, zado-
voljstvo (Lust) — ikada biti dokaz istine? To je tako malo verovat-
no, da se skoro moze uzeti kao protivdokaz, a u svakom slucaju

"2 David Friedrich Strauss (1808-1974), kriti¢ar Biblije, agitovao protiv Bi-
zmarka u periodu posle 1866. i zalagao se za evolucionizam kao filozofsku zamenu
za Hri$¢anstvo, u delu Der alte und neue Glaube (Stara i nova vera, 1872).

111



izaziva veliko podozrenje prema ’istini’, svaki put kada u raspravi
na pitanje 'Sta je istinito?’ ucestvuje i ose¢anje zadovoljstva. Za-
dovoljstvo’ kao dokaz, dokazuje samo zadovoljstvo’ — i nista vise;
kako to da bas istiniti sudovi pri¢injavaju vise zadovoljstva nego
lazni i da neminovno, u skladu s nekom prestabiliranom harmoni-
jom, izazivaju prijatne osecaje? (Antihrist, aforizam 50) Ali, sam
Nice je poducavao amor fati — ,jubi svoju sudbinu®. To je, kako
je pisao u ,Epilogu® za Sumrak bogova, bila njegova najdublja pri-
roda. Zato se mozemo upitati da li je zaista ispravnije voleti ono
$to nam se desava, afirmisati nesto zato §to je to $to jeste, nego da
za istinu uzimamo ono ¢emu se nadamo. Nije li to isti onaj pogre-
$an zakljucak koji vodi od postojanja ,stubborn facts” (neumoljivih
¢injenica) do njihovog uzdizanja u najvisu vrednost, koje je kritiko-
vao u prelazu od nade ka istini? Ako je dosezanje ,blazenstva kroz
opsesivnu ideju“ smestio u azil za umobolne, onda poreklo amor
fati mozemo potraziti u zatvoru. Oni koji vise nemaju §ta da gle-
daju ili vole, na kraju postaju zrtve zaljubljenosti u kamene zidove
i prozore s reSetkama. U oba slucaja, re¢ je o bedi prilagodavanja,
koja, da bi se nekako podneo uZas sveta, pripisuje realnost Zelja-
ma i smisao besmislenoj prisili. U amor fati se, nista manje nego u
credo quia absurdum (lat., verujem zato $to je apsurdno), skruseno
pristaje na odricanje, na glorifikaciju onoga $to je najapsurdnije, na
poniznost pred krstom. Na kraju, nada, koja izmice stvarnosti tako
Sto je negira, jedini je oblik u kojem se ukazuje istina. Bez nade,
ideja o istini bila bi jedva pojmljiva, i kardinalna je neistina pred-
stavljati kao istinu postojanje koje smo prepoznali kao lose, samo
zato $to smo to prepoznali. U tome se, pre nego u suprotnom, sasto-
ji zlo€in teologije, protiv koje je Nife poveo parnicu, a da je nikada
nije doveo do poslednje instance. U jednom od najsnaznijih delova
svoje kritike, optuZio je hri§é¢anstvo zbog mitologije: ,Zrtveni dar i
to u njegovom najodvratnijem, najvarvarskijem obliku, Zrtvovanje
nevinih zbog grehova krivih! Kakav uzasan paganizam!“ (Antihrist,
aforizam 41) Ipak, ljubav prema sudbini nije niSta drugo nego ap-

112

izgleda kao kolektivizam, ali se svodi na uzivanje u vlastitom polo-
Zaju, zbog postede od rada na osnovu raspolaganja njegovim otu-
denim oblikom. Naravno, uzajamna zamenljivost ima objektivnu
osnovu u materijalnoj proizvodnji. Kvantifikacija radnog procesa
tezi tome da smanji razliku izmedu zaduZzenja generalnog direkto-
ra i radnika na benzinskoj pumpi. Bedna je to ideologija, koja tvrdi
kako u sadasnjim uslovima upravljanje nekim trustom ne zahteva
nista viSe inteligencije, iskustva, ¢ak i obuke, nego sto je potrebno
za ocitavanje manometra. I dok se ta ideologija uporno sprovodi
u materijalnoj proizvodnji, duh se potcinjava njenoj suprotnosti.
To je doktrina, sada ve¢ u ruSevinama, o universitas literarum (lat.,
svet znanja), o opstoj jednakosti u republici nauka, u kojoj se od
svakog oCekuje ne samo da nadgleda onog drugog vec i da sam
bude sposoban da, jednako dobro, obavi bilo ¢iji posao. Uzajamna
zamenljivost pot€injava misao istoj onoj proceduri kojoj razmena
potéinjava stvari. Ono nesamerljivo se eliminiSe. Ali, posto je pr-
vi zadatak misli kritika sveobuhvatne samerljivosti, koja izvire iz
odnosa razmene, ta samerljivost, u obliku intelektualnog odnosa
proizvodnje, okreée se protiv proizvodnih snaga. U oblasti mate-
rijalnog, zamenljivost je ono $to je ve¢ moguce, a nezamenljivost
izgovor za njeno spreCavanje; u teoriji, od koje se ocekuje da sle-
di taj quid pro quo (lat., trampa), zamenljivost omogucava aparatu
da i dalje funkcioniSe, ¢ak i tamo gde se pojavljuje objektivna an-
titeza. Samo nezamenljivost moZe zaustaviti uklju¢ivanje duha u
redove sluzbenika. Zahtev, koji se namece kao nesto samo po sebi
razumljivo, da bi svaki intelektualni posao trebalo da bude takav
da njime moze ovladati svaki kvalifikovani ¢lan organizacije, pravi
od najogranicenijeg nauc¢nog tehnicara meru duha: gde ¢e taj ¢o-
vek pronaci sposobnost da kritikuje sopstvenu tehnifikaciju? Tako
ekonomija proizvodi izjednacavanje, nad kojim se inace zgrazava,
s gestom, ,Drzite lopova!“ Pitanje individualnosti mora se, u doba
njene likvidacije, ponovo postaviti. Dok pojedinac, kao i svi indivi-
dualisticki procesi proizvodnje, zaostaje za stanjem tehnike i posta-
je istorijski suvisan, ono §to mu se zauzvrat izrucuje, kao osudenik

149



njega, kao takvog, nikada ne dopire; s druge strane, zato sto misli
da u tome uspeva, pozitivizam je nekritican, dok svoja oklevanja
tumaci kao znak ptike uvidavnosti. Transcendiraju¢a misao shva-
ta svoju nedovoljnost mnogo ozbiljnije nego ona kojom upravlja
kontrolni aparat nauke. Ona ekstrapolira, ma koliko beznadeZno,
da bi ovladala ne¢im neminovno malim, tako $to se prekomerno
proteZe na nesto preveliko. Nelegitimni apsolutizam, zbog kojeg
se prigovara filozofiji, njen navodno konacéni Zig, izvire upravo iz
ambisa relativnosti. Preterivanja spekulativne metafizike su oziljci
refleksivnog uma, i samo ono nedokazano potvrduje dokaz kao ta-
utologiju. Za razliku od toga, ako misao prihvati neposredni uslov
relativnosti, suzdrzanost u ma kojoj ogranicenoj pojmovnoj oblasti,
ona, samom svojom opreznos$cu, uskracuje sebi iskustvo o sopstve-
nim granicama, o kojima misliti, prema Hegelovom sjajnom uvidu,
ve¢ znaci premasiti ih. Zato su relativisti pravi — i lo$i — apsolutisti,
ali to su pre svega burzuji, koji bi hteli da osiguraju svoje znanje
kao vlasni$tvo, samo zato da bi ga jo§ potpunije izgubili. Samo te-
znja ka bezuslovnom, skok preko sopstvene senke, uvazava ono §to
je relativno. Time $to neistinu preuzima na sebe, ta teZnja nas vodi
ka granicama istine, s konkretnom sveséu o uslovljenosti ljudske
spoznaje.

83. Zamenik predsednika

Savet intelektualcima: ne dozvolite da vas predstavljaju. Zamen-
ljivost svih radnji i ljudskih bi¢a, kao i verovanje koje odatle potice,
da bi svako trebalo da bude sposoban za sve, u postoje¢em poretku
se pokazuju kao okovi. Egalitarni ideal uzajamne odgovornosti je
podvala, ako nije pracen principom opozivosti i odgovornosti pre-
ma ,rank and file“ (obi¢ni ljudi ili sluzbenici, baza). Najmoéniji je
onaj koji sdm radi §to je manje moguce i koji mnogo toga, $to ina-
Ce pripisuje sebi i iz Cega izvlaci korist, mozZe da svali na druge. To

148

solutno odobravanje beskonacnosti takvog Zrtvovanja. Mit je ono
§to razdvaja Niceovu kritiku mita od istine.

62. Kraca izlaganja

Pri ponovnom ¢itanju nekih kontemplativnih dela Anatola
Fransa, kao §to je Epikurov vrt (Jardin d’Epicure,1895), tesko je,
i pored sve zahvalnosti na pokazanom prosvetiteljstvu, odoleti
osetanju nelagodnosti, koje se ne mozZe u potpunosti objasniti
ni tim staromodnim drZanjem, koje su tako revnosno usvojili
odmetnicki francuski iracionalisti, niti licnom tastinom. Ali, time
Sto sluzi kao izgovor za zavist, budu¢i da se element tastine nuzno
javlja u svakom duhu, ¢im poc¢ne da opisuje samog sebe, pozadina
te nelagodnosti postaje jasnija. Stvar je u tom kontemplativnom,
leZernom, makar samo sporadi¢no propovedni¢kom i trpeljivo
podignutom kaZiprstu. Kriticki sadrzaj misli je ponisten drzanjem
koje sebi daje sve vreme ovog sveta, tipi¢nim za profesore u
drZavnoj sluzbi, a ironija s kojom taj imitator Voltera na naslovnoj
stranici priznaje svoje ¢lanstvo u Francuskoj akademiji, vraca
se Saljivdziji u lice. U njegovom izlaganju, iza sve naglaSene
ljudskosti, krije se nesto nasilnicko: on to sebi moze da priusti,
pomislio bi Covek, zato $to se niko ne usuduje da prekine majstora.
Nesto uzurpatorsko, svojstveno svakom predavanju i zapravo
svakom glasnom ¢itanju, prodrlo je u njegove lucidne receni¢ne
konstrukcije, koje dopustaju tako veliki predah najneprijatnijim
pitanjima. Nepogresivi znak latentnog prezira prema ljudskim
bi¢ima, kod tog poslednjeg zastupnika ljudskog dostojanstva, jeste
sigurnost s kojom iznosi opsta mesta, kao da se niko nece usuditi
da ih primeti: ,L’artiste doit aimer la vie et nous montrer qu’elle
est belle. Sans lui, nous en douterions.” (,Umetnik treba da voli
zivot i da nam pokaze kako je Zivot lep. Bez njega, u to bismo
mogli da posumnjamo.®) Medutim, ono §to izbija u prvi plan, kroz

113



njegove arhai¢no stilizovane meditacije o Francuskoj, potajno je
prisutno u svakoj meditaciji koja se poziva na pravo da se uzdrzi
od neposredne svrhe. Takva staloZenost postaje ista ona laz u
koju je uZzurbana direktnost ve¢ upala. Dok se misao, u skladu
sa svojim sadrzajem, moZze opirati neodoljivoj plimi uZasa, nervi,
Culni organi istorijske svesti, otkrivaju u njenoj formi, ta¢nije, u
samoj njenoj reSenosti da i dalje bude misao, tragove popustanja
pred svetom, kojem ona ¢ini ustupak ve¢ u trenutku kada se od
njega odmakne dovoljno daleko da ga moze pretvoriti u filozofski
predmet. Suverenitet, bez kojeg ne bi bilo nikakve misli, mase
povlasticom koja ga dopusta. Odbojnost koju to izaziva skoro da
je postala najveca prepreka teoriji: ako je sledite, ostaje vam samo
¢utanje; ako je ne sledite, postajete sirovi i prosti, kao i svako
ogranicen na vlastitu kulturu. Cak i uzasna podela govora na pro-
fesionalnu konverzaciju i onu ¢isto konvencionalnu, nagovestava
nemogucnost da se nesto kaze bez arogancije, bez tracenja tudeg
vremena. Najhitnija briga javnog izlaganja, ako ono treba da ima
nekog smisla, jeste da stalno ima u vidu ta iskustva i da svest o
njima izrazi kroz svoj tempo, povezanost, gustinu, a da se pri tom
ne namece kao obavezujuce.

63. Smrt besmrtnosti

Flober, koji je ostao upamcen po izjavi kako prezire slavu kojoj
je posvetio ceo svoj Zivot, ipak se ose¢ao udobno sa svescéu o toj kon-
tradikciji, bas kao i onaj staloZeni burZzuj koji je napisao Gospodu
Bovari. U odnosu na korumpirano javno mnjenje, stampu, na koju
je reagovao kao i Kraus, smatrao je da se moze osloniti na buduce
narastaje, na burzuja oslobodenog pogubne carolije gluposti, koji
¢e odati duznu pocast njegovoj autenti¢noj kritici. Ali, potcenio je
glupost: drustvo koje je predstavljao, nije u stanju da sebe nazove
pravim imenom, a s njegovim razvojem u totalitet, inteligencija se,

114

misao podseca na igru, koju je Hegel, nista manje nego Nice, upo-
redivao sa radom duha. Ono §to je u filozofiji nevarvarsko jeste
precutna svest o elementu neodgovornosti, blazenstva, koji izvire
iz nestalnosti misli, koja uvek izmife onome o ¢emu sudi. Takva
razuzdanost se podvrgava sudu pozitivistékog duha i pripisuje lu-
dosti. Odstupanje od €injenica proglasava se za pliku neta¢nost, a
element igre za luksuz, u svetu u kojem se svaki trenutak intelek-
tualnih funkcija meri na $topericu. Ali, ¢im se misao odrekne svo-
je neukidive udaljenosti i pozeli da pomocu hiljadu i jednog sup-
tilnog argumenta dokaZe svoju doslovnu ispravnost, ona pocinje
da zaostaje. Ako ispadne iz medija virtualnog, anticipacije, koji se
ne moze zadovoljiti nijednom pojedinacnom c¢injenicom, ukratko,
ako vise ne Zeli da bude tumacenje ve¢ samo iskaz, onda je sve $to
kaze zapravo pogresno. Njene apologete, nadahnute nesigurnoséu
i neCistom save§¢u, mogu se na svakom koraku poraziti ukaziva-
njem na neistovetnost koju ona ne Zeli da prizna, ali koja je jedino
§to je ¢ini miSlju. Ako bi, s druge strane, pokusala da odstojanje
opravda kao je re¢ o nekoj privilegiji, ni to ne bi pomoglo, ve¢ bi
samo ustanovilo dve vrste istine, jednu koja vazi za ¢injenice i dru-
gu koja vazi za koncepte. To bi ukinulo istinu i jo§ vise okleveta-
lo misao. Odstojanje nije zona bezbednosti ve¢ oblast tenzija. Ona
se ne ispoljava kao nesto $to ublazava teZnju koncepata ka istini,
ve¢ kao tananost i krhkost s kojima se misli. U odnosu na poziti-
vizam, misao ne treba bude ni dogmatska, niti ohola, ve¢ da sluzi
kao epistemolosko-kriticki dokaz nemoguénosti podudaranja izme-
du pojma i onoga Sto ga ispunjava. Pokusaj izjednacavanja onoga
$to se ne moze svesti na zajednicki imenitelj nije uporni mukotrp-
ni rad, koji na kraju donosi spasenje, ve¢ nesto naivno i nevesto.
Ono $to je pozitivizam prigovarao misli, ona je bezbroj puta znala
i zaboravljala, i samo u tom znanju i zaboravljanju ona je i postala
misao. Udaljenost misli od stvarnosti nije nista drugo nego talog
koji je istorija ostavila u pojmovima. Baratanje pojmovima bez di-
stance, uz svu rezignaciju, ili mozda bas zbog nje, jeste decja igra.
Naime, misao mora da cilja dalje od svog predmeta, zato Sto do

147



jadnoj naivnosti. Ako proces apstrahovanja obelezava sve koncep-
tualne tvorevine ludilom veli¢ine, ono §to ipak uspeva da sacuva,
kroz svoju udaljenost od predmeta akcije, kroz svoju refleksiju i
transparentnost, sluzi kao protivotrov: samokritika razuma je nje-
gova najcistija moralnost. Njena suprotnost, u najnovijoj fazi misli
koja raspolaze samom sobom, nije ni$ta drugo nego ukidanje su-
bjekta. Cin teoretskog rada, koji ureduje teme u skladu s njihovim
znacajem, porice one koji obavljaju taj rad. Pretpostavlja se da bi
razvoj sve manjeg broja tehnickih sposobnosti trebalo da ih u do-
voljnoj meri osposobi za obavljanje svakog dodeljenog zadatka. Ali,
misle¢i subjektivitet je upravo ono $to se ne moze uklopiti u skup
raznorodnih zadataka nametnut odozgo: on ih moZze obaviti samo
ako im ne pripada, tako da je njegovo postojanje preduslov svake
objektivno obavezujuée istine. Suverena funkcionalnost,?® koja su-
bjekt Zrtvuje u ime utvrdivanja istine, u isti mah odbacuje i istinu
i samu objektivnost.

82. Tri koraka dalje

Pozitivizam dodatno smanjuje udaljenost misli od stvarnosti,
koju ni sama stvarnost vise ne tolerise. U strahu da ne postane sa-
mo nesto privremeno, plika skracenica za ¢injenice kojima se bavi,
misao gubi svoju autonomiju u odnosu na stvarnost, a s njom i
snagu da prodre u nju. Misao koja zaista prodire u empirijski Zi-
vot, moZe se odvijati samo na odstojanju od Zivota. Dok se bavi
Cinjenicama i odvija tako $to ih kritikuje, misao se krece i tako $to
¢vrsto drzi do svoje razli¢itosti. Ona time ta¢no izraZava ono $to
jeste, zato $to nikada nije sasvim ono $to izrazava. Sustinski znacaj
u svemu tome ima element preterivanja, prebacivanja, odvezivanja
od tereta Cinjeni¢nog, ¢ime se, u isti mah strogo i slobodno, dovrsa-
va odredenje bi¢a, umesto da se ono samo reprodukuje. Zato svaka

% Sachlichkeit ili ,nova objektivnost®, videti aforizam 77.

146

bas kao i glupost, razvila u nesto apsolutno. To nagriza vitalne cen-
tre intelektualca. On se ne moze uzdati u buducée narastaje, a da
ne sklizne u konformizam, makar to bila saglasnost samo s velikim
duhovima. Ipak, ¢im se odrekne te nade, njegovo delo poc¢inje da
prozima nesto slepo i zadrto, suvise sklono tome da se izokrene u
cini¢nu kapitulaciju. Slava, plod objektivnih procesa trzisnog dru-
§tva, u kojoj je bilo neceg nehoti¢nog i uvrnutog, ali i tracka pravde
islobodnog izbora, sada je likvidirana. Ona je u potpunosti presla u
nadleZnost propagandnih biroa i meri se iznosom sredstava koje su
rizikovali vlasnici firmi ili interesne grupe koje stoje iza njih. Place-
na publika (,claquer®), koju je Domije (Honoré Daumier) jo§ mogao
da vidi kao nakaznu izraslinu, u meduvremenu se oslobodila loseg
glasa i postala zvani¢ni predstavnik kulturnog sistema. Autori koji
zele karijeru, pricaju o svojim agentima isto onako prirodno kao i
njihovi prethodnici o svojim izdavacima, koji su takode znali nesto
o reklamiranju. Autor preuzima na sebe odgovornost za svoju sla-
vu i tako, donekle, i za svoj Zivot posle smrti — naime, $ta uopste
ima Sanse da ostane upamceno u potpuno organizovanom drustvu,
a da nije veé poznato? - i kupuje kandidaturu za besmrtnost, ali ne
viSe od crkve, ve¢ od lakeja trustova. Ali, u tome nema blagoslova.
Kao $to su proizvoljno seéanje i potpuni zaborav oduvek isli ruku
pod ruku, tako i planirano sticanje slave i pocasti neodoljivo stre-
mi nistavilu, $to se moZe videti i po grozni¢avom karakteru svih
slavnih li¢nosti. Slavni nisu sreéni. Postaju nazivi artikala, strani
i nerazumljivi sami sebi, Zive slike samih sebe, kao da su ve¢ mr-
tvi. U pretencioznoj zabrinutosti za svoju auru, oni trace Zivotnu
energiju, koja je jedina istrajna. Neljudska ravnodusnost i prezir,
koji trenutno pogadaju propale idole kulturne industrije, otkriva-
ju istinu o njihovoj slavi, iako onima koji uéestvuju u tom preziru
ne garantuju nista bolju produ kod buduéih narastaja. Zato inte-
lektualcu, koji otkriva svu krhkost svojih skrivenih motiva, nema
drugog leka nego da taj uvid iskaze.

115



64. Moralnost i stil

Pisac ¢e primetiti da $to se preciznije, detaljnije i prikladnije
izrazava, njegov knjiZevni rezultat drugima deluje sve opskurnije,
dok formulacije ispisane na opusteniji i neodgovorniji nacin od-
mah nailaze na odredeno razumevanje. Tu ne pomaze asketsko iz-
begavanje svih elemenata stru¢nog diskursa, svih aluzija na sferu
kulture koje vi$e nisu aktuelne. Strogost i Cistota lingvisticke struk-
ture, ¢ak i krajnje jednostavne, stvaraju vakuum. Aljkavost, koja
dobro prijanja uz poznate jezicke tokove, shvata se kao znak pri-
padnosti i kontakta: neko zna $ta hoce, zato §to zna §ta drugi hoce.
Izrazavanje usmereno na stvar, pre nego na komunikaciju, smatra
se sumnjivim: ono osobeno, $to nije preuzeto iz postojeéih obraza-
ca, deluje neotesano, kao znak ekscentri¢nosti ili ¢ak smusenosti.
Savremena logika, koja toliko drzi do jasnoce, naivno je apsorbo-
vala tu perverziju u kategoriju svakodnevnog govora. Neodredeno
izrazavanje dopusta slusaocu da u njemu prepozna ono $to mu od-
govara ili $to ve¢ misli. S druge strane, stroga formulacija oc¢ekuje
nedvosmisleno razumevanje i konceptualni napor, od ¢ega se lju-
di namerno odvracaju, i pretpostavlja da se pred nekim sadrzajem
treba uzdrzati od svih prethodno uvrezenih stavova, §to znadi i ra-
dikalno razdvajanje od sebe, cemu se mnogi Zestoko opiru. Razu-
mljivo im je samo ono §to i ne moraju da shvate; blisko im je samo
ono najotudenije, re¢ oblikovana trgovinom. Malo toga deluje tako
pogubno na moral intelektualaca. Svako ko Zeli da to izbegne, mo-
ra biti u stanju da u svakom savetu koji skre¢e paznju na potrebu
za komunikativno$cu prepozna izdaju onoga $to treba preneti.

65. Izgladnelost

Suprotstavljanje radnickih dijalekata pisanoj reci je reakcionar-
no. Dokolica, ¢ak i oholost i bahatost, podarili su jeziku vise klase

116

mu sadrzajno protivreci. Kult znacajnog je prisutan ve¢ u izvorima
progresivne filozofije, kod Bejkona i Dekarta. Ipak, taj kult se na
kraju pokazuje kao nesto neslobodno, regresivno. Znacaj se pred-
stavlja kao pas koji je izasao u Setnju, koji nekoliko minuta njuska
neko nasumic¢no izabrano mesto, uporno, ozbiljno, oprezno, samo
zato bi onda obavio nuZzdu, otrao Sape o zemlju i otiSao dalje kao
da se niSta nije dogodilo. U divlja vremena, od toga su mogli zavisi-
ti zivot i smrt; posle milenijuma pripitomljavanja, to se pretvorilo
u sumanuti ritual. Ko na to ne bi pomislio, kada gleda kako neki
ozbiljni komitet odlucuje o hitnosti problema, pre nego $to se oso-
blju isporuéi spisak pazljivo rasporedenih i vremenski ograni¢enih
zadataka. U svemu znacajnom ima neceg od te anahrone tvrdogla-
vosti; koristiti tako nesto kao kriterijum misli zna¢i nametnuti joj
zaCaranu nepromenljivost i lisiti je moguénosti samopreispitivanja.
Ali, velike teme nisu nista drugo nego iskonski mirisi, koji ¢ine da
se zivotinja zaustavi i pokusa da ih prizove. To ne znac¢i da hijerar-
hiju vrednosti treba ignorisati. Njeno filistarstvo je odraz sistema,
tako da je natopljeno svim njegovim nasilnistvom i strogos$cu. Ipak,
misao ne bi trebalo da ponavlja tu hijerarhiju ve¢ da je rastvori svo-
jim ostvarenjem. Podelu sveta na vazno i manje vazno, koja je od-
uvek sluZila tome da klju¢ne fenomene najekstremnije drustvene
nepravde neutralizuje kao piike izuzetke, treba pratiti sve dok joj
se ne dokaZe njena neistina. Ta podela, koja sve pretvara u pred-
met, mora i sama postati predmet misli, umesto da upravlja njome.
Velike teme se takode mogu pojaviti, ali ne toliko u tradicionalnom
stematskom® smislu, veé¢ pre u onom izlomljenom i ekscentri¢nom.
Varvarstvo neposrednog znacaja ostaje naslede ranije povezanosti
filozofije sa administratorima i matemati¢arima: sve §to ne nosi pe-
¢at naduvane svetsko-istorijske operacije prepusta se procedurama
pozitivnih nauka. Filozofija se u tome ponasa kao lose slikarstvo,
koje zamiSlja kako uzvisenost dela i slava koju bi moglo steéi za-
vise od uzviSenosti naslikanog predmeta; slika bitke kod Lajpciga
vredi viSe nego stolica naslikana u iskosenoj perspektivi. Razlika
izmedu konceptualnog i umetnickog medija ne menja nista u toj

145



pati njihova misaona sposobnost, zato §to on u pocetku nije opsti,
ve¢ pogada samo organe Cije usluge prodaju. Mnogi i dalje, u stra-
hu i postideni, ¢ekaju da njihovi nedostaci izadu na videlo. Ipak, svi
oni vide kako se ti nedostaci javno hvale kao moralno dostignuce i
kako im se odaje priznanje na nau¢nom asketizmu, koji to za njih
nije, ve¢ samo prikrivena crta njihove slabosti. Njihova ozlojede-
nost je drustveno racionalizovana na slede¢i na¢in: misljenje je ne-
nauc¢no. Tako kontrolni mehanizmi uspevaju da u nekim oblastima
uvecaju njihovu intelektualnu snagu do krajnjih granica. Kolektiv-
na glupost istrazivackih tehnicara nije prosto odsustvo ili regresija
intelektualnih sposobnosti ve¢ prekomerni rast sime sposobnosti
misljenja, ¢ija energija prozdire simu misao. Mazohisti¢cka podmu-
klost mladih intelektualca potice iz podmuklosti njihove bolesti.

81. Veliko i malo

Jedan od najpogubnijih transfera iz oblasti ekonomskog plani-
ranja u teoriju, koja se u stvari vise ne moze razlikovati od nacrta
celine, jeste uverenje da se intelektualnim radom moze upravljati
na osnovu toga da li je neki posao neophodan ili razuman. Uspo-
stavlja se hijerarhija na osnovu hitnosti. Ali, liSiti misao elementa
spontanosti znaci odbaciti upravo njenu nuznost. Ona se tako svodi
na nivo zamenljivih i razmenljivih dispozicija. Kao $to se u ratnoj
ekonomiji, u proizvodnji ovog ili onog oruzja, utvrduju prioriteti
u raspodeli sirovina, tako se i u izgradnju teorija uSunjala hijerar-
hija na osnovu znacaja, koja prednost daje najnovijim ili narocito
vaznim temema, dok se ono drugorazredno zanemaruje ili blago
toleriSe, kao nesto $to samo obogacuje osnovne ¢injenice, kao fi-
nesa. Koncept relevantnosti se gradi sa organizacionog stanovista,
koje aktuelnost procenjuje u odnosu na tendenciju koja je u datom
trenutku objektivno najmoénija. Sematska podela na vazno i neva-
zno sledi obrazac vrednosnog poretka vladajuce prakse, cak i kada

144

odredenu nezavisnost i samodisciplinu. Tako je on dosao u sukob
sa sopstvenom drustvenom sferom. On se okrece protiv gospoda-
ra, koji ga zloupotrebljavaju kao zapovest, tako $to Zeli da zapoveda
njima, i odbija sluzenje njihovim interesima. S druge strane, u govo-
ru pot¢injenih, nema niceg osim ziga dominacije, koji ih lisava ¢ak
i one pravednosti koju je neiskvarena, autonomna re¢ obecavala
onima koji su bili dovoljno slobodni da je izgovore bez ozlojedeno-
sti. Proleterski govor je diktiran gladu. Siromasni Zvacu reci, da bi
se zasitili. Od njihovog objektivnog duha o¢ekuju jaku hranu, koji
im je drustvo uskratilo; oni pune usta re¢ima, zato $to nemaju Sta
drugo da zagrizu. Tako se svete jeziku. Oni pustose telo jezika, koji
im nije dopustio da ga vole, i time, s nemo¢nom snagom, ponavlja-
ju sramotu koju im je ovaj naneo. Cak i ono najbolje u dijalektima
severnog Berlina ili u londonskom kokniju, njihova britkost i smi-
sao za humor, prozeto je potrebom da se, u o¢ajnim uslovima, koje
treba podneti bez ocajavanja, pravi sprdnja od neprijatelja, ali i na
sopstveni racun, $to samo potvrduje postojece stanje. Ako pisana
re¢ kodifikuje otudenje izmedu klasa, onda to otudenje ne treba od-
bacivati kroz regresiju na govorni jezik, ve¢ samo kroz doslednost
najstroze jezicke objektivnosti. Samo govor koji ukida pisanje tako
$to ga uvladi u sebe, moze osloboditi ljudski govor od lazi da je veé
ljudski.

66. Mesavina

Uobicajeni argument u prilog tolerancije, da su sva ljudska bica
i sve rase jednaki, jeste bumerang. On je suviSe otvoren za odba-
loski dokazi da Jevreji nisu nikakva posebna rasa ne zna¢e mnogo
u situaciji kao §to je pogrom, bududi da totalitaristi dobro znaju
koga Zele da ubiju, a koga ne. Ako bi neko hteo da jednakost svih
koji nose ljudske crte proglasi za ideal, umesto da je utvrdi kao ¢i-

117



njenicu, ni to ne bi bilo od velike pomoci. Apstraktna utopija se
suviSe dobro uklapa u najpodmuklije drustvene tendencije. To da
su sva ljudska bica sli¢na je upravo ono $to drustvo Zeli da cuje.
Na stvarne ili izmisljene razlike ono gleda kao na Zig srama, koji
govori da se nije i$lo dovoljno daleko; da je negde, nesto ostavlje-
no izvan masine, $to jo$ nije u potpunosti odredeno totalitetom.
Tehnika koncentracionih logora je osmisljena tako da zatvorenike
pretvori u ¢uvare, da Zrtve postanu ubice. Rasna razlika je uzdignu-
ta u apsolut, tako da se moze ukinuti samo apsolutno, makar samo
tako $to se onom drugacijem viSe ne dopusta da prezivi. Ali, oslo-
bodeno drustvo neée biti unitarna drzava, ve¢ ostvarenje opstosti
kroz izmirenje razlika. Prema tome, politika koja to shvata ozbilj-
no, ne bi trebalo da propagira ¢ak ni ideju o apstraktnoj jednakosti
ljudskih bi¢a. Umesto toga, ona bi trebalo da ukazuje na postojecu
losu jednakost, na istovetnost interesa filmske i vojne industrije, i
da bolje uslove zamislja kao one u kojima je moguce biti drugaci-
ji bez straha. Uveravati crnce kako su potpuno isti kao belci, iako
o¢igledno nisu, znaci potajno im naneti jo$ jednu nepravdu. Oni
se dobronamerno poniZzavaju na osnovu standarda koje, pod priti-
skom sistema, ne mogu dostiéi, a i ¢ije bi eventualno dostizanje bilo
veoma sumnjivo dostignuée. Glasnogovornici unitarne tolerancije
su uvek spremni da se netolerantno okome na bilo koju grupu koja
se ne uklapa: zadrto odusevljavanje crncima besprekorno se stapa
sa uvredama na ra¢un odvratnih Jevreja. ,Melting pot” je bio izum
nekontrolisanog industrijskog kapitalizma. Pomisao da se stupi u
njega, priziva sliku mucenistva, a ne demokratije.

67. Nemera za nemeru

Ono sto su Nemci uradili prevazilazi sva¢iju mo¢ poimanja, na-
roCito u psiholoskom smislu, zato $to se stice utisak da su po¢injeni
uzasi viSe bili stvar slepo planiranih i otudenih mera zastrasivanja

118

80. Dijagnoza

To da se svet u meduvremenu pretvorio u sistem koji su naci-
onalsocijalisti nepravedno omalovaZzavali kao mlitavu Vajmarsku
Republiku, vidi se po prestabiliranoj harmoniji koja vlada izmedu
institucija i onih koji im sluZze. Potajno sazreva nova vrsta ljudskih
bica, koja Zudi za prinudom i ogranicenjima, nametnutim apsurd-
nim produzavanjem dominacije. Ipak, ti ljudi, koji uZivaju naklo-
nost objektivnog drustvenog poretka, uzurpirali su skoro sve funk-
cije koje bi u toj prestabiliranoj harmoniji inace trebalo da izazivaju
pometnju. Medu mnogim napabiréenim poslovicama, posebno se
isti¢e ova: ,Pritisak izaziva kontrapritisak®. Ali, ako je prvi dovoljno
snazan, drugi nestaje, a drustvo je izgleda reSeno da tom kobnom
ravnotezom tenzija uveliko preduhitri entropiju. Nauénom kom-
pleksu precizno odgovara mentalitet koji je upregla: ti ljudi vise
i ne moraju da ¢ine nikakvo nasilje nad samima sobom, posto su,
dobrovoljno i revnosno, preuzeli ulogu vlastitih nadzornika. Cak i
kada se, izvan svoje profesije, pokazu kao sasvim humana i razum-
na stvorenja, oni se ukruéuju u paticku stupidnost istog ¢asa kada
po¢nu da razmisljaju profesionalno. Daleko od toga da kandidati -
a svi nau¢nici su kandidati za funkcije - tu zabranu misljenja shva-
taju kao nesto neprijateljsko; ona im samo donosi olaksanje. Posto
ih misljenje opterecuje subjektivnom odgovornoscu, koju zbog svo-
je objektivne pozicije u procesu proizvodnje ne mogu da podnesu,
oni je se odri¢u, malo se otresaju i prelaze na protivnicku stranu.
Odbojnost prema razmisljanju brzo prelazi u nesposobnost za raz-
misljanje: ljudi koji s lakocom smisljaju najprefinjenije statisticke
primedbe, kada treba sabotirati neki komadi¢ znanja, nisu u sta-
nju da iznesu ni najprostije prognoze o nekom sadrzaju ex catedra
(izvan struke). Oni udaraju na spekulaciju i u njoj ubijaju zdrav ra-
zum. Oni inteligentniji medu njima nasluc¢uju poremecaj od kojeg

143



njom? Tac¢no je da se objektivno znacenje spoznaje, sa objektiviza-
cijom sveta, sve vise udaljava od nagonske osnove; tacno je i da
spoznaja ne uspeva kada njen pokusaj objektivizacije ostaje pod
stegom Zzudnje. Ali, ako nagoni, u misli koja viSe ne podleze nji-
hovim ¢inima, nisu u njoj u isti mah prisutni i prevazideni, onda
viSe ne moze biti nikakve spoznaje, a misao koja je ubila Zelju, svog
oca, podleéi ¢e osveti gluposti. Paméenje se proglasava za tabu, kao
neuracunljivo, nepouzdano, iracionalno. Time izazvana intelektu-
alna astma, koja kulminira slomom istorijske dimenzije svesti, di-
rektno omalovazava sinteticku apercepciju (Apperzeption; svesna
percepcija), koja se, prema Kantu, ne moZe razdvojiti od ,repro-
dukcije u masti®, od se¢anja. Samo masta, koja se danas svrstava u
domen nesvesnog i lisava mogucnosti spoznaje, kao detinjasti, ne-
razboriti ostatak, moze stvoriti neophodni odnos izmedu objekata,
odakle poti¢u svi sudovi: ako se protera, onda se tako proteruje i
rasudivanje, konkretni ¢in spoznaje. Kastracija percepcije od stra-
ne kontrolne instance, koja joj uskracuje svaku anticipatornu Zelju,
upravo tako je prisiljava da usvoji obrazac nemoénog ponavljanja
onoga §to je ve¢ poznato. To §to se viSe ni¢emu ne dopusta da bude
zaista videno, znadi Zrtvovanje intelekta. Kao $to se pod nesputa-
nim prvenstvom procesa proizvodnje svrha razuma suzava sve dok
se ne sroza u fetisizam sebe same i spoljasnje vlasti, tako se i sdm
razum svodi na instrument i poc¢inje da li¢i na svoje funkcionere,
¢iji misaoni aparat sluzi samo tome spreci svako misljenje. Kada se
izbrise i poslednji trag ose¢anja, od misljenja ostaje samo apsolutna
tautologija. Krajnje ¢ist razum onih koji su se potpuno oprostili od
sposobnosti da ,pojme neki predmet ¢ak i u njegovom odsustvu®,
sustiCe se s Cistim nesvesnim, sa idiotizmom u najdoslovnijem smi-
slu, zato $to je, prema merilima ekstravagantno realistickog ideala
datosti oslobodene kategorija, svaka spoznaja pogres$na, i ispravna
samo kada se pitanje ispravnog i pogresnog ne moze ni postaviti.
Da je re¢ o vrlo rasirenoj tendenciji, vidi se na svakom koraku u
domenu nauke, koja se sprema da i poslednje ostatke sveta, neza-
Sti¢ene rusevine, stavi pod svoju kontrolu.

142

nego spontanog uZivanja. Prema izvestajima ocevidaca, mucenja
i ubistva su se izvodila bez entuzijazma i mozda su ba$ zato pro-
bila sve granice. Ipak, svest koja hoce da se odupre neizrecivom,
uvek iznova zatiCe sebe kako udara u zid u pokusaju razumeva-
nja, kao da ne Zeli da subjektivno podlegne ludilu koje objektivno
vlada. Neodoljivo se namece ideja da su nemacki uZasi bili neka
vrsta predujmljene osvete. Kreditni sistem, u kojem se sve, ¢ak i
osvajanje sveta, moze obezbediti unapred, odreduje i delovanje ko-
je priprema njegov kraj, kao i kraj celog trzisnog drustva, sve do
samoubistva diktature. Moglo bi se re¢i kako u koncentracionim
logorima i gasnim komorama propast Nemacke stize s popustom.
Nikome ko je bio svedok prvih meseci nacisticke vladavine 1933,
nije mogao promaci momenat smrtne tuge, polusvesnog prepusta-
nja neCemu zlokobnom, koje je pratilo svesno raspirivanu euforiju,
povorke s bakljama i zvuke bubnjeva. Kako je samo beznadezno
zvucala omiljena pesma iz tih dana, ,Narode, na oruzje®, na buleva-
ru Unter den Linden (,Bulevar lipa®, Berlin). Spasavanje otadzbine,
zakazivano iz dana u dan, slutilo je na katastrofu od prvog trenut-
ka i ta katastrofa se uvezbavala u koncentracionim logorima, dok
je njeno predosecanje bilo uguseno trijumfom na ulicama. Nema
potrebe da se to predosecanje objasnjava kolektivnim nesvesnim,
iako je i ono, naravno, imalo udela u tome. Nemacka pozicija u okvi-
ru imperijalisticke konkurencije, u pogledu raspolozivih sirovina i
industrijskog potencijala, bila je beznadeZna, kako u ratu, tako i u
miru. Niko nije bio toliko glup da to ne bi mogao da shvati, a opet
su to svi ignorisali. Ulazak u kona¢ni obracun s konkurencijom zna-
¢io je skok u provaliju, u koju su prethodno gurani drugi, u nadi
da bi se Nemacka tako mogla postedeti. Sanse nacionalsocijalisti¢-
ke privrede da uz pomoc¢ rekordnog terora i vremenske prednosti
nadoknadi zaostatak u ukupnom obimu proizvodnje bile su neznat-
ne. U njih su pre poverovali drugi, nego sami Nemci, koji nisu bili
zadovoljni ni posle pada Pariza. Dok su osvajali sve redom, vec¢ su
besneli kao oni koji nemaju $ta da izgube. Na pocetku nemackog
imperijalizam stoji Vagnerov Sumrak bogova, ushiceno prorocan-

119



stvo vlastite propasti, ¢ije je komponovanje pocelo uporedo s po-
bednic¢kim ratom iz 1870. U istom duhu, dve godine pre izbijanja
Drugog svetskog rata, nemacki narod je mogao da gleda film o pa-
du njihovog cepelina kod Lejkhersta (Lakehurst, New Jersey, 1937).
Lada je letela svojim putem, mirno, elegantno, da bi se onda odjed-
nom strmoglavila. Kada vise nema izlaza, nagon za unistavanjem
postaje potpuno ravnodu$an prema nefemu $to nikada nije jasno
ni utvrdio: da li je usmeren protiv drugih ili protiv vlastitog subjek-
ta.

68. Ljudi te gledaju"?

Zgrazavanje nad zverstvima opada u meri u kojoj Zrtve sve ma-
nje lice na normalne ¢itaoce, ako su crnpurastije, ,prljavije®, sli¢ni-
je ,juznjacima®“. To govori nesto o zverstvima, ali i 0 posmatradima.
Mozda je drustveni Sematizam percepcije kod antisemita toliko iz-
menjen da oni viSe i ne mogu videti Jevreje kao ljudska bic¢a. Ne-
umorno ponavljano zapazanje kako divljaci, crnci i Japanci podse-
¢aju na Zivotinje, recimo na majmune, ve¢ sadrzi klju¢ za pogrom.
Mogucénost za pogrom se otvara u ¢asu kada pogled smrtno ranje-
ne zivotinje padne na ljudska bica. Prezir s kojom ona odbacuju taj
pogled - ,najzad, to je samo Zivotinja“ — neminovno se ponavlja
u zverstvima nad drugim ljudskim bi¢ima, u kojima zlo¢inci mora-
ju stalno ubedivati sebe kako su to ,samo zivotinje®, zato $to u to
nikada nisu bili potpuno sigurni, ¢ak ni u slucaju zivotinja. Shva-
tanje ljudskog u represivnom drustvu jeste parodija ideje po kojoj
su ljudska bi¢a stvorena po slici boZijoj. Mehanizam ,paticke pro-
jekcije ¢ini da moénici kao ljudsko opazaju samo vlastiti odraz u
ogledalu, umesto da sami odrazavaju ljudsko upravo kao ono §to

" Aluzija na naslov knjige Paula Ejpera (Paul Eipper, 1891-1964), Tiere si-
ehen dich on (,Zivotinje te posmatraju®), popularne zbirke pri¢a o Zivotinjama,
objavljene 1928.

120

(princu) i posla s njim.” Okrutna pobeda nad zlom to potpuno poni-
$tava.?®> Tako nam neki glas, dok se nadamo spasenju, govori da je
nada uzaludna, a opet nam samo ta nada, tako nemoc¢na, omoguca-
va da uopste diSemo. Sva kontemplacija tu ne moZe nista, osim da
strpljivo prati dvosmislenost tuge u uvek novim figurama i pristu-
pima. Istina se ne moze razdvojiti od iluzije kako ¢e se jednog dana,
u obrisima privida, ipak ukazati spasenje, koje nece biti varka.

79. Intellectus sacrificium intellectus®*

Pretpostavka da misao moze imati samo koristi od slabljenja
osecanja usred sve vete objektivnosti ili da to na nju ne mora uti-
cati i sdma je izraz procesa zaglupljivanja. Ali, drustvena podela
rada se sveti ljudima, ma koliko im pomagala da ostvare uéinak
koji se od njih zahteva. Sposobnosti, koje su se razvijale kroz uza-
jamno dejstvo, atrofiraju kada se odseku jedne od drugih. Nic¢eov
aforizam, da ,Stepen i vrsta ¢ovekove seksualnosti sezu do najvi-
$e tacke njegovog duha®,?® ne odnosi se samo na psihologko stanje
stvari. Posto se ¢ak i najudaljenije objektivizacije misli hrane na-
gonima, njihovo unistavanje zna¢i uniStavanje samih preduslova
misli. Zar secanje nije neodvojivo od ljubavi, koja pokusava da sa-
¢uva ono §to ipak mora proéi? Zar svaki uzlet maste ne izvire iz
zelje, koja prevazilazi postojece tako $to izmesta sve njegove ele-
mente, ali tako da mu opet ostaje verna? Nije li ¢ak i najprosti-
je opazanje neke stvari oblikovano strahom od nje ili Zudnjom za

izdanjima ublaZen ili izbacen. Zla kraljica-maéeha na kraju umire od posledica
vrlo okrutnog muéenja: mora da obuje uzarene gvozdene cipele, u kojima ,igra“
do smrti.

2 Lat., intelektualno Zrtvovanje intelekta. Aluzija na jezuitsku izreku ,Dei
sacrificium intellectus® (ztrvovanje razuma Bogu).

2 F. Nietzsche, Jenseits von gut und bose, 1886; ,S one strane dobra i zla®
aforizam 75.

141



ritetom ili ¢ak namerom: nema sreée bez fetiSizma. Ipak, malo po
malo, pitanje skepti¢nog deteta se Siri na svaki luksuzni predmet;
nije postedeno c¢ak ni golo ¢ulno uZivanje. Za estetsko oko, koje
ono beskorisno zastupa pred sudom korisnosti, ono estetsko, kada
se nasilno odsece od svrhe, postaje neestetsko, zato sto predstavlja
silu: luksuz postaje sirovost. Na kraju se pohaba ili se konzervira
kao karikatura. Lepota koja jo$ cveta usred uzasa, ruga se i ruzna je
samoj sebi. Ipak, njen prolazni karakter govori da se uzas moze iz-
beci. Nesto od tog paradoksa lezi u osnovi svake umetnosti; danas
to dolazi do izraZaja u ¢injenici da umetnost uopste postoji. Cvrsto
ukorenjena ideja o lepom nalaZe da se sre¢a u isto vreme odbaci i
podrzi.

78. Preko planina®?

Nijedna bajka ne izrazava tugu na tako savrSen nacin kao Sne-
Zana. NajcCistija slika tog raspoloZenja je kraljica, koja gleda kroz
prozor, dok napolju pada sneg, i pomislja kako bi volela da dobi-
je kéerku po uzoru na beZivotnu, razigranu lepotu pahuljica (beo
ten), sumorno crni prozorski ram (crna kosa), na ranu koja krvari
(rumene usne); zatim umire na porodaju. Sre¢an kraj to nimalo ne
ublazava. Posto ispunjenje njene Zelje znadi smrt, spasenje ostaje
iluzija. Naime, na osnovu pazljivijeg ¢itanja nemoguce je povero-
vati kako se ona koja leZi u staklenom kovcegu, kao da spava, na
kraju probudila. Zar zalogaj otrovne jabuke, koji joj od truckanja
na putu ispao iz grla, umesto sredstva ubistva, nije ostatak njenog
zanemarenog izgnanickog Zivota, od kojeg pocinje da se oporavlja
tek kada je viSe ne mogu zavesti lazni glasnici? I kako samo neube-
dljivo zvudi srean kraj: ,SneZana je osetila naklonost prema njemu

2 Aluzija na stihove pesme ,Uber Bergen®, Karla Hermana Busea (Carl Her-
mann Busse, 1872-1918), ,Tamo preko planina, daleko, daleko odavde, kazu ljudi,
boravi sre¢a.“ (Gedichte, 1894-95)

140

je drugacije. Ubistvo je tako pokusaj da se, uvek iznova, ludilo tog
laznog opaZanja odagna jo§ ve¢im ludilom: ono §to se ne opaza kao
ljudsko bice, a to ipak jeste, pretvara se u stvar, tako da se manic¢ni
pogled viSe ne skrece s njegovih trzaja.

69. Mali ljudi

Oni koji negiraju objektivne istorijske sile, lako ¢e pronaci argu-
mente kako je ishod rata mogao biti drugaciji. Nemacka je u stvari
trebalo da pobedi: to $to nije, posledica je Firerove gluposti. Ali, one
presudne Hitlerove ,gluposti®, to $to usred rata nije napao Engle-
sku, njegov napad na Rusiju i Ameriku, imaju svoje precizno dru-
§tveno znacenje, koje se neminovno razvijalo u skladu sa sopstve-
nom dijalektikom, od jednog naizgled razumnog koraka do drugog,
sve do katastrofe. Cak i ako je to bila glupost, ona ostaje istorijski
odredena: glupost nije nikakav prirodni kvalitet, ve¢ nesto drustve-
no proizvedeno i drustveno pojacano. Nemacka vladajuca klika je
srljala u rat, zato $to je bila iskljufena iz kruga vodeéih imperijali-
stickih sila. Ali, ta iskljucenost bila je i uzrok provincijalizma, ne-
spretnosti i samoobmanjivanja, koji su Hitlerovu i Ribentropovu
politiku ¢inili nekonkurentnom, a od njihovog rata napravili koc-
ku. To $to su bili isto tako lose informisani o ravnotezi koju su to-
rijevci odrzavali izmedu opstih ekonomskih i posebnih britanskih
interesa ili o snazi Crvene Armije, kao i mase koje su stajale iza kor-
dona Treceg Rajha, ne moze se razdvojiti od istorijskog odredenja
nacionalsocijalizma, a skoro ni od njegove snage. Jedina prednost
njihovog ludog poduhvata bila je u tome $to nisu znali za nista bo-
lje, $to je i bio uzrok njihovog neuspeha. Nemacka industrijska zao-
stalost prisiljavala je politic¢are, koji su se upinjali da uhvate korak
i upravo tako se dokazivali kao golje, da ostanu u granicama svog
neposrednog, ograni¢enog iskustva, onog politicke fasade. Ispred
sebe su videli samo odusevljenu gomilu i prestrasene pregovarace;

121



to im je zaklonilo uvid u objektivnu snagu mnogo vece mase kapi-
tala. Imanentna osveta koja je stigla Hitlera sastoji se u tome §to je
on, egzekutor liberalnog drustva, bio suvise ,liberalan®, po merili-
ma sopstvene svesti, da bi video kako se pod plastom liberalizma
u spoljasnjem svetu formira nadmoc¢no carstvo industrijskog po-
tencijala. On, koji je neistinu liberalizma video bolje nego bilo koji
drugi burzuj, ipak nije sagledao silu koja je stajala iza njega, upra-
vo onu drustvenu tendenciju ¢iji je on bio samo dobosar. Njegova
svest se povukla na polozaj slabijih i kratkovidijih rivala, iz kojeg
je i shm posao, da ga onda nadoknadio po skraéenom postupku.
Sudbina Nemaca nuzno je bila Zrtva te gluposti. Naime, samo one
vode koje na svoj narod podseéaju po skoro potpunom nepozna-
vanju sveta i svetske ekonomije, mogle su da taj narod i njegovu
tvrdoglavost mobilisu za rat i upregnu u poduhvat nesputan bilo

kakvom refleksijom. Hitlerova glupost je bila ,lukavstvo uma®.!*

70. Diletantsko mnjenje

Treéi Rajh nije uspeo da proizvede nijedno umetnic¢ko delo, ni-
jednu konceptualnu tvorevinu, koja bi zadovoljila ¢ak i bedni libe-
ralni zahtev za ,nivoom®. Razaranje ¢ovecanstva i o¢uvanje duhov-
nih dobara ne idu jedno s drugim, kao ni sklonista od vazdusnih
napada i rode na dimnjacima, a obnovljena militaristicka kultura
je jo$ na samom pocetku bila ono Sto su gradovi bili na kraju: go-
mila krsa. Stanovnistvo je toj kulturi pruzalo makar pasivni otpor.
Ipak, navodno oslobodena kulturna energija nije bila asimilovana
u tehnicke, politicke i vojne domene. Re¢ je o neCemu istinski var-
varskom, $to nastavlja da trijumfuje nad vlastitim duhom. To se
moze videti i u strategiji. Fasisticka epoha nije dovela do procvata

! Lukavstvo uma®, ,List der Vernunft“: Hegelov teleoloski ¢&inilac, skriveni
instrument apsolutnog duha, koji sve druge aktere i zbivanja stavlja u funkciju
svog konac¢nog ostvarenja.

122

sku nejednakost, drustvo zasnovano upravo na zamenljivosti. Tako
se kvalitativno pretvara u poseban slucaj kvantifikacije, nezamen-
ljivo u zamenljivo, luksuz u komfor i, na kraju, u besmisleni ure-
daj. U tom krugu luksuz nestaje, a da nije ni podlegao nivelaciji
koju diktira masovno drustvo, nad kojom se reakcionari sentimen-
talno zgrazavaju. Unutrasnja konstitucija luksuza nije postedena
onoga $to se deSava beskorisnim stvarima u njihovom ugradivanju
u oblast korisnog. Njegovi ostaci, ¢ak i predmeti najveceg kvaliteta,
ve¢ izgledaju kao smece. Dragocenosti kojima su najbogatiji puni-
li svoje domove uzalud vape za muzejom, iako bi ovaj, kao $to je
primetio Valeri (Paul Valery), ubio znacenje skulptura i slika; samo
im njihova majka, arhitektura, moze pokazati njihovo pravo mesto.
Nasilno zadrzana u ku¢ama onih koji s njima nemaju nikakve veze,
ta blaga su Samar u lice obliku Zivota koji je privatno vlasnistvo
sada usvojilo. Ako su antikviteti kojima su se okruZzivali milioneri
pre Prvog svetskog jos imali neki znacaj, zato $to su ideju o burzo-
askom stanovanju uzdigli u san — noénu moru - a da ga pri tom
ne raznesu, kasnije usvojena chinoisierie (fr., evropska umetnost
u kineskom stilu), mrzovoljno tolerise privatnog vlasnika, koji se
osec¢a udobno samo pod svetlom i u atmosferi ozidanim luksuzom.
Luksuz Nove objektivnosti®! je besmislica, od koje mogu Ziveti jo§
samo lazni ruski princevi, koje Holivud unajmljuje kao unutrasnje
dekoratere. Crte razvijenog ukusa naginju asketizmu. Dete koje ¢i-
ta Hiljadu i jednu no¢, omamljeno rubinima i smaragdima, pita se u
¢emu se sastoji blazenstvo posedovanje takvog kamenja, koje, naj-
zad, nije opisano kao sredstvo razmene ve¢ gomilanja. To pitanje
obuhvata celokupnu dijalektiku prosvetiteljstva. Ono je razumno
isto koliko i nerazumno: razumno je zato $to prepoznaje idolatri-
ju; nerazumno je zato $to se okrece protiv sopstvenog cilja, koji je
prisutan samo kada ne mora da se dokazuje pred bilo kojim auto-

?! Neue Sachlichkeit: Nova objektivnost, pokret iz vremena Vajmarske Ne-
macke, koji je naglasavao prakti¢ni angazman i funkcionalnost, u umetnosti, ar-
hitekturi, dizajnu, itd.

139



osecanja da smo predmet posebne paznje, ali koja se ne uskracu-
je nikom drugom, nestalo je zajedno sa onim elegantnim svetom
koji je voleo da pre odlaska proseta peronom i koji se kasnije uza-
stepenice na vagonima sada moraju uvuci, govori da se ¢ak i oni
koji putuju najskupljim brzim vozovima moraju povinovati saZe-
tim uputstvima kompanije, kao zatvorenici. Oni za svoj novac sva-
kako dobijaju ta¢no izracunatu vrednost, ali u koju nije ukljuceno
nista $to nije utvrdeno kao prosecan zahtev. U takvim uslovima, ko
bi se jo$ prepustio impulsu da sa voljenom osobom krene iz Pari-
za do Nice, kao nekad? Ali, tesko je odoleti utisku da ¢ak i luksuz
koji odstupa od norme, koji se bu¢no preporucuje kao takav, sve
viSe poprima element neceg proizvoljnog, vestacki uzvisenog. Pre-
ma Veblenovoj teoriji,?’ stvar je u tome da se imuénima dopusti da
sebi i ostalima dokaZzu svoj status, a ne u zadovoljavanju njihovih
potreba, koje u svakom slucaju sve vise gube svaku specifi¢nost.
Dok ,kadilak® svakako nadmasuje ,3evroleta®, zato $to je skuplji,
ta nadmo¢, za razliku od one starog ,rols rojsa®, izvire iz ukupnog
plana, koji mudro oprema jednog boljim, a drugog losijim cilindri-
ma, Srafovima i opremom, bez ikakvih izmena u osnovnom obrascu
masovno proizvedenog artikla: potrebna su samo manja prilago-
davanja proizvodnje da bi se od ,3evroleta® dobio ,kadilak®. Tako
se luksuz osuo. Naime, usred opste zamenljivosti, sreca se bez izu-
zetka vezuje za ono nezamenljivo. Nikakav ljudski napor, nikakvo
formalno rezonovanje, ne moze razdvojiti sre¢u od ¢injenice da ce
neku predivnu vecernju haljinu, kao iz bajke, nositi samo Ona, a
ne jo$ njih dvadeset hiljada. U kapitalizmu, utopija kvalitativnog,
onoga §to se zbog svoje posebnosti i jedinstvenosti ne moze uklju-
¢iti u vladajuée odnose razmene, trazi spas u karakteru fetisa. Ali,
to obecanje srece u luksuzu opet pretpostavlja privilegiju, ekonom-

? Thorstein Veblen (1857-1929), The Theory of the Leisure Class, 1899. Tor-
sten Veblen, Teorija dokolic¢arske klase, Kultura, Beograd, 1966; Mediterran Publis-
hing, Novi Sad, 2008.

138

strategije ve¢ do njenog ukidanja. Veliki vojni izumi nisu se mogli
razdvojiti od lukavstva, od maste, a skoro ni od privatne inteligen-
cije i inicijative. Oni su spadali u disciplinu koja je bila relativno
nezavisna od procesa proizvodnje. Cilj je bilo sticanje prednosti na
osnovu specijalizovanih inovacija, kao $to su dijagonalni borbeni
poredak ili preciznost artiljerije. U svemu tome je bilo neceg od du-
ha nezavisnog, burzoaskog preduzetnistva. Hanibal potice iz loze
trgovaca, a ne junaka, a Napoleon iz demokratske revolucije. Fasi-
zam je ignorisao momenat burzoaske konkurencije u vodenju rata.
On je temeljnu ideju strategije uzdigao u apsolut: iskoris¢avanje
privremene disproporcije izmedu elite nacije, organizovane za ubi-
janje, i ukupnog potencijala ostalih. Ali, time $to je na osnovu te
ideje izumeo totalni rat i ukinuo razliku izmedu vojske i industrije,
fasizam je likvidirao i strategiju. Bila je zastarela kao i zvuk vojnih
orkestara ili slike ratnih brodova. Hitler je hteo da osvoji svet uz
pomoc¢ koncentrisanog terora. Ipak, sredstva koja je koristio ve¢ su
bila nestrateska: masivno gomilanje materijala na odredenim me-
stima, grubi frontalni prodori, mehani¢ko opkoljavanje protivnika,
s velikim rupama u liniji fronta. Taj princip, ¢isto kvantitativni, po-
zitivisti¢ki, bez iznenadenja i zato uvek ,javan® i povezan s reklami-
ranjem, nije vi$e bio dovoljan. Saveznicima, ekonomski neuporedi-
vo bogatijim, bilo je potrebno samo da nadmase Nemce u njihovoj
sopstvenoj strategiji, da bi slomili Hitlera. Otupelost i iscrpljenost
ratom, opsti defetizam, koji su samo produzavali propast, bili su
uslovljeni tim raspadanjem strategije. Kada su svi koraci matema-
ticki izracunati, oni u isto vreme poprimaju crte neceg glupog. Kao
u parodiji ideje po kojoj bi svako trebalo da bude sposoban da upra-
vlja drzavom, rat je, uprkos pomoci radara i vestackih pristanista,
pre bio voden u maniru $kolarca koji zabada zastavice na zamislje-
noj mapi. Spengler (Oswald Spengler) se nadao da ée posle propasti
Zapada uslediti zlatno doba inZenjera. Ali, iz te perspektive, moze
se nazreti propast sime tehnike.

123



71. Pseudomenos’

Magnetsku vlast ideologija nad ljudskim bi¢ima, kada ve¢ uve-
liko postanu otrcane, treba objasniti s one strane psihologije, kao
objektivno odredeno raspadanje logickog dokaza kao takvog. To je
doslo do tacke u kojoj laz zvudi kao istina, a istina kao laz. Svako
saopStenje, svaka vest, svaka misao emituje se iz centara kulturne
industrije. Onome $to ne nosi prepoznatljivi Zig te prethodne obra-
de, unapred se osporava verodostojnost, utoliko pre §to institucije
za oblikovanje javnog mnjenja upotpunjuju ono §to emituju s hilja-
du ¢injeni¢nih dokaza i sa svom uverljivo$¢u koju njihova ukupna
mo¢ moze da postigne. Istini koja bi tome ipak htela da se suprot-
stavi, pridaje se karakter neceg neverovatnog, ali, jo§ viSe, neceg
suvi$e slabasnog da bi se probilo u direktnoj konkurenciji s visoko
koncentrisanim informativnim aparatom. Nemacki ekstremi rasve-
tljavaju ceo mehanizam. Kada su nacisti poceli s mucenjima, oni ne
samo da su terorisali l[jude unutar i izvan Nemacke, vec su istovre-
meno, kako se uzas njihovih zlodela povecavao, postajali sve sigur-
niji od razotkrivanja. S ne¢im tako neverovatnim, bilo je lako ne
poverovati u nesto u $ta niko, u ime mira, nije ni hteo da veruje, i
tako kapitulirati pred njim. Oni koji su drhtali od straha, ubedivali
su sebe kako je re¢ o preterivanjima: ¢ak i kada je rat ve¢ uveli-
ko odmakao, detalji o koncentracionim logorima nisu bili pozeljni
u engleskoj Stampi. U prosvecenom svetu, svaki uzas neminovno
postaje samo stravi¢na prica. Naime, neistina o istini sadrzi jezgro
koje nailazi na snazan odjek u nesvesnom. Nije re¢ samo o Zelji za
uzasnim. Fagizam zapravo nije toliko ,ideologki®, koliko neposred-
no uzdize princip dominacije, koji je kod drugih skriven. S kojim
god se ljudskim vrednostima demokratija suprotstavljala tom prin-
cipu, on ih moze lako odbaciti, ukazujuci kako one ne vaze za celo
Covecanstvo, ve¢ samo za njegovu laznu sliku, koju je fagizam imao

5 Gr., Jazov® i naziv jednog od Eubulidovih (IV vek pre n. e.) paradoksa, u
kojem treba utvrditi istinu kada neko kaze, ,Ja lazem®.

124

onome $to se tako prenosi ve¢ doprinosi i starom $undu i sracu-
natom idiotizmu. Ona potvrduje stari ki¢ uvek novim parafrazama,
kao haute nouveauté (fr., najnovija stvar, poslednja novost). Tehni¢-
kom progresu odgovara tvrdoglava i ogranicena Zelja da se kupuje
samo ono najtrazenije, odbijanje da se zaostane za procesom proi-
zvodnje, bez obzira na smisao proizvedenog. Povodljivost, tiskanje
i stajanje u redovima, svuda zamenjuju koliko-toliko racionalne po-
trebe. MrZnja prema nekoj radikalnoj, suvise modernoj kompoziciji
jedva da zaostaje za onom prema filmu starom ve¢ tri meseca, ako
je tu neki novi, potpuno isti, ali kojem se daje sva moguca prednost.
Posto potrosaci u masovnom drustvu moraju u svakom trenutku bi-
ti u toku, niSta im ne sme promaci. Ako je u XIX veku poznavalac
mogao da prati samo jedan ¢in neke opere, delimi¢no zbog varvar-
ske resenosti da ne preskoci veceru zbog bilo kakvog spektakla,
varvarstvo je danas, kada je mogucénost preskakanja vecere ukinu-
ta, dostiglo tacku u kojoj prosto ne moze da se dovoljno nakljuka
vlastitom kulturom. Svaki program se mora ispratiti do kraja, svaki
sbest seller” pro¢itati, svaki film pogledati jos u prvom prikazivanju,
u najprestiznijem bioskopu. Obilje onoga $to se nasumi¢no konzu-
mira postaje zlokobno. Skoro da je nemoguce pronaci vlastiti put
i kao $to u nekoj ¢udovisnoj robnoj kuéi trazimo vodi¢a (Fiihrer),
tako i stanovnistvo, prikovano ponudom, is¢ekuje svog Vodu.

77. Aukcija

Nesputani razvoj tehnike eliminiSe luksuz, ne tako $to privilegi-
ju proglasava za ljudsko pravo, ve¢ podizanjem Zivotnog standarda
i ukidanjem moguénosti ispunjenja. Brzi voz koji prelazi kontinent
za tri no¢i i dva dana je ¢udo, ali to putovanje vise nema nikakve
veze sa izbledelim sjajem train bleu. Ono u ¢emu se sastojala draz
putovanja, pocevsi od mahanja kroz otvoren prozor, brige prija-
teljski naklonjenih primalaca napojnice, svecanih obroka, stalnog

137



ili salcburskom Austrijskom dvoru, ¢ak i ako mora da prode celim
hodnikom da bi stigao do kupatila ili ako ga ranom zorom ne bu-
di besprekorno centralno grejanje? Sto se vise priblizavamo sferi
neposrednog, telesnog iskustva, utoliko sumnjivija postaju dostig-
nuca progresa, te Pirove pobede fetiSizirane proizvodnje. Ponekad
se taj progres uzasne nad samim sobom i onda nastoji da pono-
vo spoji radne funkcije koje su bile ra¢unate zasebno, makar samo
simboli¢no. Tako nastaju figure kao §to je ,hostess®, sinteticka ugo-
stiteljka. Kao §to u stvarnosti zapravo nema nikakva zaduZenja, ona
ne raspolaZze sredstvima kojima bi povezala rascepljene i zamrznu-
te funkcije, tako da se ograni¢ava na isprazne gestove dobrodoslice
i mozda na nadgledanje osoblja, a tako i izgleda: namrstena i zgod-
na, vitka i uspravna, usiljeno mladolika i doterana Zena. Njen pravi
zadatak je da novi gost i ne pokusa da sam izabere sto, za kojim ce
biti obraden kao musterija. Njena ljubaznost je izokrenuta slika do-
stojanstva izbacivaca.

76. Gala vecera

Koliko su progres i regresija danas isprepletani, moze se vide-
ti i po shvatanju tehni¢kih moguénosti. Mehanicke tehnike repro-
dukcije razvijale su se nezavisno od onoga §to se reprodukuje i po-
stale autonomne. One se vide kao nesto progresivno, a sve §to ne
ucestvuje u njima kao reakcionarno i ograniceno. To uverenje se
sve viSe podstice, zato $to svaki trenutak u kojem neki superuredaj
ostaje neiskori$cen, preti da ga izokrene u losu investiciju. Posto
se razvoj tih tehnika sustinski odnosi na ono $to se u liberalizmu
zove ,pakovanje®, u kojem se sama stvar slama pod sopstvenom
tezinom i koje u svakom slucaju ostaje nesto spoljasnje u odnosu
na proizvodni aparat, prilagodavanje potreba tom ,pakovanju® ima
za posledicu smrt objektivne potraznje. Odusevljenje za potrosnju
najnovijih procedura ne samo da proizvodi ravnodusnost prema

136

hrabrosti da odbaci. Ali, ljudi postaju toliko o¢ajni u svojoj kulturi,
da su uvek spremni da se odreknu slabasnih izgleda za nesto bolje,
samo ako ovaj svet ugodi onom najgorem u njima, tako $to e pri-
znati koliko je los. Opozicione politicke snage takode su prisiljene
da se stalno sluze lazima, ukoliko ne Zele da i sAme budu zbrisane
kao destruktivne. Sto je dublja njihova razlika u odnosu na posto-
jecée, koje im ipak garantuje skloniste od jo$ gore buduénosti, to je
fasistima lakse da ih prikuju za neistinu. Samo apsolutna laz i dalje
uziva slobodu da kaZe nesto istinito. Istina se toliko me3a s laZima,
da ih je skoro nemoguce razlikovati, a sticanje makar i najprostijeg
saznanja postaje Sizifov posao, §to oznac¢ava pobedu nacela logicke
organizacije, iako je njegova vojna osnova porazena. U lazi su du-
gacke noge: one idu ispred svog vremena. Pretvaranje svih pitanja
o istini u ona o vlasti, koje ni sdma istina ne moZze izbe¢i, ukoliko
ne Zeli da bude unistena vlasc¢u, ne samo da potiskuje istinu, kao u
ranijim despotizmima, ve¢ napada najdublje jezgro disjunkcije iz-
medu istinitog i laznog, na ¢ijem su ukidanju placeni logi¢ari inace
marljivo radili. Tako Hitler, za koga niko ne moze da kaze da li je
mrtav ili je umakao, nastavlja da Zivi.

72. Druga berba

Talenat mozda nije nista drugo nego uspesno sublimi-
rani bes, sposobnost da se energija prvobitno nagomi-
lana zbog uni$tavanja neposlusnih objekata preobrazi
u koncentraciju strpljivog posmatranja, tako da se taj-
ni objekata ne dopusti da umakne, kao §to nekada ne
bismo imali mira dok ne is¢upamo piskavi glas iz neke
polomljene igracke. Ko na licu onog utonulog u misli,
odvojenog od prakti¢nih stvari, nije primetio istu onu
agresivnost koja se inace pokazuje u praksi? Zar se oni
koji izgaraju dok rade na necemu ne osecaju kao ,ras-

125



pomamljeni stvaraoci“? Nije li taj bes zapravo neopho-
dan da bismo se oslobodili ogranicenja, kao i od besa
ogranicenosti? Nije li ono pomiriteljsko zapravo oteto
od neceg destruktivnog?

Vecini je danas lako sa bodilom iéi. (Aluzija na novoza-
vetnu izreku; prim. prev.'®)

Koliko je samo stvari nazvano po gestovima i tako po-
vezano sa oblicima pona$anja. Natikace (,pantoffel®) —

€« . [13 . .
~schlappen”, ,slippers” — napravljene su tako da ih mo-
Zete navudi na stopala bez pomo¢i ruku. One su spo-
menici mrZnji prema saginjanju.

Da su u represivnom drustvu sloboda i drskost jedno
te isto, potvrduje i nehajno ponasanje mladih, koji go-
vore ,Posto svet?”, sve dok ne moraju da prodaju svoj
rad. Da bi pokazali kako se ne oslanjanju ni na koga i
da zato ne moraju nikome ukazati postovanje, zabijaju
ruke u dZepove. Ipak, laktovi $trce i ve¢ su spremni da
potkace svakog ko im se ispreéi na putu.

Nemac je neko ko ne moze da izgovori laz, a da u nju
i sim ne poveruje.

Fraza, ,to uopste ne dolazi u obzir®, koja se verovatno
pojavila u Berlinu, krajem dvadesetih godina ovog ve-
ka, vec je potencijalno osvajanje vlasti. Naime, ona po-
lazi od toga da je privatna volja, koja ponekad pociva
na stvarnim pravima, ali uglavnom na ¢istoj bezobzir-
nosti, direktan izraz objektivne nuznosti, koja ne trpi

1y originalu, ,Heute loken die meisten mit dem Stachel®. Inverzija izreke iz
Dela apostolskih, iz epizode koja opisuje susret apostola Pavla, tada jos progonite-
lja hris¢ana, pod imenom Savle, i Isusa. ,Savle, Savle, zasto me gonis? Tesko ti je
protivu bodila pracati se.“ (Dela apostolska, 26:14; na nemackom, ,gegen/ protiv/
den Stachel/ bodilo®). ,Bodilo® je zagiljeni §tap kojim se terala upregnuta zivotinja.
Ako bi se pobunila, §iljak bi joj se zarivao jo§ dublje u meso. Kod Adorna, veéina
to vise i ne pokusava.

126

slutno vezuje re¢ konaciste samo za groblje (,Das Wirtshaus®, iz ci-
klusa Winterreise, 1827). Fatamorganu zemlje Dembelije obuzela je
mrtvacka ukocenost. Gosti i ugostitelj ponasaju se kao omadijani.
Prvi su u Zurbi. Radije ne bi skidali sesire. Dok sede na neudobnim
stolicama, pozuruju se da $to pre napuste to mesto, koje se i da-
lje podrugljivo zove café, tako $to im se pod nos poturaju racuni i
stvara moralni pritisak ukazivanjem na one koji ¢ekaju u redu iza
njih. Ipak, vlasnik, s celim svojim osobljem, uopste nije svoj ¢ovek,
veé samo sluzbenik. Mogucée je da opadanje ugostiteljskog zanata
pocinje jo$ sa razbijanjem drevne povezanosti prenocista i bordela,
¢ija uspomena i dalje Zivi u svakom ¢eznjivom pogledu nakindure-
nih konobarica i nedvosmislenim gestovima sobarica. Ipak, kako je
i poslednja dvosmislenost, ¢ak i ona koja jos uvek visi u re¢i ,pro-
met®, nestala iz ugostiteljstva, te najcasnije sfere trzi$ne cirkulacije,
stvari su postale vrlo sumorne. Malo pomalo, i uvek iz nepobitnih
razloga, sredstva unistavaju ciljeve. Podela rada, sistem automati-
zovanih radnih zadataka, dovodi do toga da vise nikog nije briga
za udobnost musterije. Niko vise ne zna kako da ¢ita njegovo lice,
da nasluti za §ta bi ovaj mogao biti raspoloZen, zato $to konobar vi-
$e ne poznaje jelovnik, a ako bi nesto i preporucio, po sopstvenom
nahodenju, zamerilo bi mu se da prekoracuje granice svoje nadle-
znosti. Niko vise ne Zuri da usluzi strpljivog gosta, ako je osoba
odgovorna za njega zauzeta: briga za instituciju, koja kulminira u
zatvoru, odnosi prevagu nad subjektom, kao u klinici, gde se ovim
manipuli$e kao predmetom. To da ceo neprijateljski ambis razdva-
ja ,restoran” od hotela, od prazne ljusture soba, nesto je ocigled-
no, bas kao i vremensko ograni¢avanje obroka i nesnosna ,room
service®, od kojih se beZi u dragstor, u uli¢nu prodavnicu, iza ¢ije
odbojne tezge stoji zongler kuvanim jajima, hrskavom slaninom i
sladoledom, kao poslednji pravi prijatelj gosta. Ali, tamo u hotelu,
portir odmah odbacuje svako neocekivano pitanje i mrzovoljno po-
kazuje glavom na drugi pult, obi¢no zatvoren. Prigovor da je sve to
samo placljiva laudatio temporis acti (lat., zalopojka za starim vre-
menima), ne stoji. Ko ne bi radije boravio u praskoj Plavoj zvezdi

135



utoliko je nemilosrdnije kontrolise. Danas moZemo obuhvatati sve
vece delove prirode i ostaviti njihovu unutrasnjost naizgled netak-
nutom, pri ¢emu bi prethodna selekcija i pripitomljavanje odrede-
nih vrsta i dalje svedodili o nuznosti osvajanja prirode. Tigar koji
neprekidno ide s kraja na kraj svog kaveza, svojim ludilom nega-
tivno odrzava nesto od stanja covecanstva, ali ne i onaj koji Zivah-
no skakuce pored jarka suviSe Sirokog da bi ga mogao preskodi-
ti. Starinska lepota Bremovog Zivotinjskog carstva (Alfred Brehm,
Brehms Tierleben) izvire iz ¢injenice da su sve Zivotinje prikazane
kao da se nalaze iza reSetaka zooloskog vrta, ¢ak ili upravo onda
kada se navode izvestaji mastovitih istrazivaca o njihovom Zivotu
u divljini. Ipak, ¢injenica da Zivotinje svakako vise pate u kavezi-
ma nego u otvorenom prostoru i da Hagenbekov plan predstavlja
napredak ¢ovecanstva, samo potvrduje neminovnost utamnicenja.
To je posledica istorije. Zooloski vrtovi, u svom autenti¢nom obliku,
proizvod su kolonijalnog imperijalizma XIX veka. Njihov procvat
je poceo nakon prodora u divlje oblasti Afrike i centralne Azije,
koje su platile simboli¢ni danak u obliku Zivotinja. Vrednost tog
danka merila se njihovom egzoti¢nos$éu i retkoscu. Razvoj tehnike
je doneo kraj svemu tome i ukinuo egzoti¢no. Lav odgajan na nekoj
farmi je pripitomljen isto koliko i konj, koji je odavno podvrgnut
kontroli radanja. Ali, Milenijum jo$ nije nastupio. Samo u iracio-
nalnosti sime kulture, u njenim skrovitim mestima i rusevinama,
kojima treba dodati zidine, kule i bastione zooloskih vrtova rastr-
kanih po gradovima, priroda moze ostati sacuvana. Racionalizacija
kulture, koja otvara vrata prirodi i tako je potpuno apsorbuje, s tom
granicom ukida i nacelo kulture, moguénost izmirenja.

75. Hladno konadiste

U ciklusu pesama u Cijem se sredi$tu nalaze stihovi, ,zavrsio
sam sa svim svojim snovima®, Subertov razo¢arani romantizam zlo-

134

nikakav prigovor. U osnovi, re¢ je o resSenosti bankro-
tiranog pregovaraca da partneru ne isplati ni paru, u
ponositom saznanju da se od njega vise ionako ne mo-
Ze izvudi nista. Trik pokvarenog advokata bezoc¢no se
predstavlja kao herojska nepopustljivost: to je lingvi-
sticka formula uzurpacije. Taj blef podjednako definise
i uspeh i pad nacionalsocijalizma.

To $to je naspram postojanja fabrika hleba, molitva za
hleb na$ nasusni postala, u isti mah, pitka metafora i
lucidni izraz ocaja, govori vise protiv mogucnosti hri-
$¢anstva nego sve prosvetiteljske kritike Zitija Isuso-
vog.

Antisemitizam je glasina o Jevrejima.
Nemacke reci stranog porekla su Jevreji jezika.

Tokom jedne veceri neizmerne tuge, uhvatio sam sebe
kako koristim sme$no pogresan konjunktiv ne bas
pravilnog visokonemackog glagola, karakteristi¢nog
za dijalekt mog rodnog grada. Tu dragu, nakaradnu
konstrukciju nisam ¢uo, kamoli upotrebio, jo§s od
najranijih $kolskih dana. Melanholija, koja me je
neodoljivo povukla u ponor detinjstva, probudila je u
njegovim dubinama taj stari, nemoc¢no Ceznjivi zvuk.
Jezik mi je vratio, kao odjek, stid zbog jada koji mi je
naneo, time $to je zaboravio ko sam.

Drugi deo Fausta, ocrnjen kao suviSe mracan i alegorij-
ski, pun je poznatih fraza, u meri koja se srece jos samo
u Viljemu Telu (Wilhelm Tell, Friedrich Schiller, 1804)
Transparentnost i jednostavnost nekog teksta nisu u
direktnoj vezi s njegovom sposobnos¢u da postane deo
tradicije. Mozda upravo ono skriveno, $to stalno pod-
sti¢e nova tumacenja, potvrduje da je nekom odlomku
ili delu sudeno da dopre do buducih narastaja.

127



128

Svako umetnicko delo je nepocinjen zlocin.

Tragedije koje su po svom ,stilu“ najudaljenije
od pikog postojanja, u isto vreme su one koje na
najverniji nadin C¢uvaju sefanje na demonologiju
divljaka, sa svojim kolektivnim povorkama, maskama,
Zrtvovanjima.

Oskudnost svitanja iz Strausove Alpske simofonije (Ric-
hard Strauss, Eine Alpensymphonie, Op. 64) ne izvire
samo iz banalnih sekvenci ve¢ iz simog njegovog sja-
ja. Naime, svitanje, ¢ak ni u visokim planinama, nika-
da nije pompezno, trijumfalno, velicanstveno; napro-
tiv, ono je uvek slabasno i bojazljivo, kao nada da bi
sve jos§ uvek moglo izac¢i na dobro, i upravo u nename-
tljivosti te najmoc¢nije od svih svetlosti lezi ono $to je
¢ini tako dirljivo nadmo¢nom.

Glas svake Zene preko telefona govori nam da li je sa-
govornica lepa. Njegov ton odrazava sve zadivljene po-
glede i pozudu koji su joj se ikada vratili, kao sigurnost,
leZernost, samoopazanje. On izrazava dvostruko zna-
Cenje latinskog izraza grazie, zahvalnost i milost. Uho
opaZza ono §to je namenjeno oku, zato $to se oboje hra-
ne dozivljajem iste lepote. On nam odmah deluje bli-
sko: to je poznati, nikad videni citat.

Ako se neko probudi usred sna, makar i najmuénijeg,
oseCa se razoCarano, prevareno, u onome sto je u Zi-
votu najbolje. Ipak, sre¢ni, ostvareni snovi su retki, da
upotrebim Subertove reci (Franz Schubert), kao i sre¢-
na muzika. Cak i oni najlepsi snovi nose kao sramotu
to §to su drugaciji od stvarnosti, svest da su piiki privid
onoga $to daruju. Zato upravo takvi snovi deluju oste-
¢eno. To iskustvo je na neprevaziden nacin izrazeno u
opisu Prirodnog teatra Oklahome, iz Kafkine Amerike.

74. Mamut

Pre nekoliko godina, u americkim novinama pojavili su se iz-
vestaji o otkri¢u dobro o¢uvanog dinosaura u drzavi Juta. Posebno
je naglaseno kako je taj primerak nadZiveo svoju vrstu i bio milion
godina mladi od svih do tada poznatih. Takvi izvestaji, kao i odvrat-
no komi¢na pomama za ¢udovistem iz Loh Nesa i filmom o King
Kongu, predstavljaju kolektivnu projekciju o ¢udovisnoj totalitar-
noj drzavi. Pripremamo se za njene uzase tako $to se navikavamo
na dzinovske slike. U apsurdnoj spremnosti da to prihvati, onemo-
¢alo ¢ovecanstvo ocajnicki pokusava da usvoji iskustvo koje pravi
sprdnju od svakog iskustva. Ali, to nije ceo sadrzaj ideje da su pra-
istorijske Zivotinje jo$ uvek zive ili da su is¢ezle pre svega par mi-
liona godina. Prisustvo neceg najdrevnijeg probudilo je nadu da bi
zivotinjski svet mogao nadziveti nepravdu koju mu je naneo covek,
ako ne i simog ¢oveka, i iznedriti neku bolju vrstu, koja ¢e na kraju
uspeti. Zooloski vrtovi su plod iste nade. Napravljeni su po uzoru
na Nojevu barku, zato $to od samog svog pocetka burzoaska kla-
sa zivi u i$Cekivanju potopa. Zabavna i obrazovna svrha zooloskih
vrtova izgleda kao tanu$an izgovor. Oni su alegorije moguénosti
da bi primerak ili dva mogli prkositi propasti koja je pogodila ce-
lu vrstu. To je razlog zasto raskosno snabdeveni zooloski vrtovi iz
najvecih evropskih gradova izgledaju dekadentno: dva slona, dve
zirafe, jedan nilski konj, sve preko toga je lo§ znak. Nema mno-
go sreée ni u Hagenbekovom nacrtu,'? s jarkovima umesto kaveza,
koji izneverava Arku tako $to simulira spasenje koje moZze doneti
samo Ararat. Takvi vrtovi jo$ potpunije pori¢u slobodu Zivih stvo-
renja, tako §to ogradu ¢ine nevidljivom, posto bi sim njen prizor
mogao rasplamsati Zudnju za otvorenim prostorom. U odnosu na
pristojne zooloske vrtove, oni su isto $to i botanic¢ke baste za ga-
jeve s palmama. Sto civilizacija ¢istije odrzava i presaduje prirodu,

19 Karl Hagenbeck (1844-1913): trgovac Zivotinjama, koji je 1907, u blizini
Hamburga, otvorio prvi otvoreni zooloski vrt ili Tierpark.

133



opet ne znace nista i mogu se po potrebi ve¢ sutra zameniti ne¢im
potpuno suprotnim, sluh onih koji slede partijsku liniju pokazuje
muzikalnu osetljivost na najmanji nagovestaj nepostovanja u pa-
rolama koje odstupaju od teorije. Ura-optimizam se dobro slaze sa
internacionalistickim patriotizmom. Od lojalnih sledbenika linije
se ocekuje da se zakunu na vernost narodu, svejedno kojem. Alj,
u dogmatskom shvatanju naroda, prihvatanje navodno zajednicke
sudbine ljudskih bi¢a, kao one delotvorne instance, ideja o drustvu
oslobodenom od prirodnih nuznosti implicitno se odbacuje.

Cak je i ura-optimizam perverzija motiva koji pamti i bolje dane:
odbijanja da se i dalje ¢eka. Vera u tehnicki razvoj je dovela do toga
da se promena vidi kao nesto $to neposredno predstoji, kao slede-
¢a moguénost. Za ideje koje su podrazumevale dugacke vremenske
periode, oprez, masivne pedagoske mere, sumnjalo se da Zrtvuju
ciljeve koje su zagovarale. Bilo je to vreme kada se optimizam, uz-
dignut u prezir prema smrti, izrazavao kao autonomna volja. Od
toga je ostala samo ljustura, vera u moc i veli¢inu organizacije kao
takve, bez ikakve spremnosti za li¢no delovanje, natopljena pogub-
nim osecanjem kako spontanost vise nije moguca, ali da ¢e Crvena
Armija na kraju pobediti. Stalno proveravanje da li svako misli ka-
ko ¢e na kraju sve biti dobro, Zigosalo je one beskompromisne kao
defetiste i otpadnike. U bajkama, zabe koje izranjaju iz dubina, bi-
le su vesnici velike srece. Danas, sa izdajom utopije, koja na njeno
ostvarenje lici isto koliko i Antihrist na Paraklita,'® 7aba je postala
uvreda za one koji sdmi ostaju na dnu. Levicarski optimizam po-
navlja pogubno burzoasko sujeverje kako ne treba zazivati davola
nego se drzati pozitivnog. ,Gospodinu se ne svida ovaj svet? Neka
onda potrazi neki bolji“ - to je kolokvijalni govor socijalistickog
realizma.

Za sre¢u vazi isto §to i za istinu: nemate je, u njoj ste.
Sreca ne znaci nista drugo nego utonuti u zagrljaj, pre-
ma naknadnoj slici (Nachbild)'” maj¢inskog okrilja. To
je razlog zaSto niko ne zna kada je srecan. Da bismo
videli sre¢u, moramo iskoraciti iz nje: biti kao novo-
rodence. Svako ko kaze da je srecan, laze; ¢im prizove
srecu, ogresuje se o nju. Ostaje joj veran samo onaj koji
kaZe: bio sam srecan. Jedini svestan odnos prema sreéi
jeste zahvalnost: u tome se sastoji njeno neuporedivo
dostojanstvo.

Detetu koje se vraéa s raspusta, dom izgleda nov, svez,
svecan. Ali, nista se nije promenilo od njegovog odla-
ska. Samo zato $to su obaveze, na koje ga svaki komad
namestaja, svaki prozor i svaka lampa inace podseca-
ju, bile zaboravljene, sve opet odise sabatnim mirom
i ono se jos nekoliko trenutaka moze osecati kao kod
kuce, u toj tablici mnoZenja soba, odaja i hodnika, koja
kao da govori da je sve ostalo u tom Zivotu samo laz.
Tako ce jednom osvanuti i svet, naizgled neizmenjen,
pod neprekidnom svetloséu svojih praznika, kada vi-
$e ne bude podvrgnut zakonu rada i kada ée obaveze
povratnika biti lake, kao igra za vreme raspusta.

Od kada vise ne mozemo ubrati cvet da bismo njime
ukrasili voljenu osobu - kao $to se prinosi Zrtva, koja
se dobrovoljno preuzima na sebe, zbog nepravde koju
Zar prema samo jednoj osobi nanosi ostalima - u bra-
nje cveca se uvuklo nesto lose. Ono sluzi samo tome da
ovekoveci prolazno, tako $to ¢e ga ukociti. Ipak, nista
nije pogubnije: bezmirisni buket, zvani¢ni znak seéa-
nja, ubija ono $to je ostalo, upravo tako sto ga konzer-
vira. Prolazni trenutak mozZe Ziveti samo u romorenju

17 Nachbild“: naknadna slika ili ,pa-slika“, koja nastaje posle neposrednog
dejstva opticke drazi, to jest, posle gledanja u neki predmet, kada se kapci zatvore.

'8 Paraklit ili Paraklet: Sveti duh, kao pomagat ili utegitelj.

132 129



130

zaborava, iz kojeg ¢e jednog dana pasti neki zrak sve-
tlosti i obasjati ga; ¢im poZelimo da zadrzimo neki tre-
nutak, ve¢ smo ga izgubili. Raskosni buket, koji dete
tegli kuci po nalogu majke, zavrsice iza ogledala, kao i
oni vestacki buketi od pre Sezdeset godina, da bi na kra-
ju postao kao ono halapljivo $kljocanje foto-aparata za
vreme putovanja, kada se predeo posipa, kao smecem,
onima koji ga uopste ne primecuju i grabe za uspome-
nu sve §to je neupamceno utonulo pravo u nistavilo.
Ali, svako ko, u zanosu, nudi cvece, spontano dopire
do onih koji izgledaju kao da su na samrti.

Zivot dugujemo razlici izmedu ekonomskog okvira,
kasnog industrijalizma, i politicke fasade. Za teoretsku
kritiku, razlika je mala: svuda nailazimo na povrsni
karakter koji predstavlja takozvano javno mnjenje,
kao i na prvenstvo ekonomije u stvarnom odlué¢ivanju.
Ipak, za bezbrojne pojedince, ta tanka i tros$na ljuska
je osnova cele njihove egzistencije. Upravo oni koje
svoje miSljenje i delovanje temelje na promeni, kao
necemu §to je jedino sustinsko, duguju svoju egzi-
stenciju onom nesustinskom, prividu, onome $to je
po meri velikih istorijskih zakona razvoja samo plika
slucajnost. Ali, zar to ne utice na celu konstrukciju
sustine i privida? Naime, u skladu s tim konceptom,
individualno je zapravo postalo potpuno nistavno,
kao $to je nagovestavala Hegelova filozofija: ipak, sub
specie individuationis (lat., sa stanovista individualnog)
sama apsolutna kontingencija, koja se tolerise kao neka
prezivela anomalija, jeste ono sustinsko. Svet je sistem
uzasa, ali zato mu oni koji o njemu misle iskljucivo
kao o sistemu, samo ukazuju ¢ast, buduci da je njegov
ujedinjujudi princip podela, i da taj svet izmiruje samo
tako $to potvrduje apsolutnu nepomirljivost izmedu

opsteg i posebnog. Njegova sustina (Wesen; takode,
,bice“) je nesustina (Unwesen; ,nebi¢e”); medutim,
njegov privid, laz, zahvaljuju¢i kojoj nastavlja da
postoji, zastupnik je istine.

73. Devijacija

Jedan od znakova propadanja radnickog pokreta jeste i zvanic-
ni optimizam njegovih sledbenika. To se izgleda pojacava s gvo-
zdenom konsolidacijom kapitalistickog sveta. Zacetnici nikada ni-
su smatrali da je uspeh zagarantovan i zato su celog Zivota rad-
nickim organizacijama govorili neprijatne stvari. Danas, kada su
pozicija protivnika i njegov uticaj na svest masa neizmerno ojacali,
pokusaji da se ta svest naglo promeni, tako $to ¢e se odbaciti sagla-
snost s njom, smatraju se reakcionarnim. Oni koji povezuju kritiku
kapitalizma s kritikom proletarijata, koji i sam sve vise odrzava ka-
pitalisticke tendencije razvoja, postali su sumnjivi. Kada prekoraci
klasne granice, negativni element misli se osuduje. Mudrost cara
Vilhelma, ,Necu trpeti ptice zloslutnice®, prodrla je u redove onih
koje je zeleo da skrsi. Svakome ko ukaZe, na primer, na potpuni
izostanak bilo kakvog spontanog otpora medu nemackim radnici-
ma, odgovara se kako je sada sve u kretanju i da se zato o tome ne
moze suditi; svakome ko nije na licu mesta, medu sirotim nemac-
kim zrtvama vazdu$nih napada, Zrtvama kojima ti napadi uopste
nisu bili mrski sve dok su bili usmereni na druge, kaze se da umuk-
ne; najzad, u Rumuniji i Jugoslaviji na pomolu je agrarna reforma.
Ipak, kako se racionalna ocekivanja da bi se drustvena propast jo§
mogla izbeci sve viSe rasprsuju, takvi se sve usrdnije mole drevnim
imenima: masi, solidarnosti, partiji, klasnoj borbi. U situaciji kada
zagovornici levicarske platforme vise ne veruju ni u jednu ideju
iz Kritike politicke ekonomije i kada njihove novine svakodnevno i
naivno $ire teze koje prevazilaze sve domete revizionizma, a koje

131



slucaj ,Neme (devojke) iz Porti¢ija“.?? ,Ubistvo je", piSe u jednom
detektivskom romanu Elerija Kvina (Ellery Queen), ,,...tako novin-
sko. To se ne desava tebi. O tome ¢itas u novinama ili u detektivskoj
prici i od toga se vrpoljis od gadenja ili sa simpatijama. Ali, to ne
znadi nista“>® Zato su autori poput Tomasa Mana opisivali kata-
strofe vredne novinske paznje, od Zeleznickih nesrec¢a do zlocina iz
strasti, na groteskan nacin, obuzdavajuéi smeh, koji sveana pom-
pa pogreba inace neodoljivo izaziva, tako $to su od njega napravili
stvar poetskog subjekta. Nasuprot tome, minimalni prestupi i jesu
tako vazni zato $to u njima mozemo videti dobro i zlo, ne smejuci
im se, iako nasa ozbiljnost moze biti pomalo iluzorna. Kroz njih se
uc¢imo onome §to je moralno, osecamo ga pod sopstvenom kozom
- kao kada pocrvenimo od stida — i usadujemo ga u subjekt, koji na
dzinovski moralni zakon u sebi gleda isto onako nemoc¢no kao i na
zvezdano nebo, po kojem je tako lose sazdan. To §to takvi postupci
mogu biti sami po sebi amoralni, pri ¢emu se spontano mogu javiti
i dobri impulsi, ljudsko saoseéanje bez patosa velikih re¢i, ne ukida
posvecenost pristojnosti. Naime, time $to otvoreno izrazava opste,
ne mareci za otudenje, dobar impuls lako dopusta subjektu da u
sopstvenim o¢ima izgleda kao nesto otudeno od samog sebe, kao
puki ¢inilac propisa, s kojima se oseca sjedinjen: kao divno ljudsko
bi¢e. Obrnuto, onaj ¢iji je moralni impuls okrenut ka ne¢emu spo-
ljasnjem, ka fetisistickoj konvenciji, u stanju je da sagleda opste, da
kroz patnju zbog nepremostive divergencije izmedu unutrasnjeg i
spoljasnjeg, kroz taj skamenjeni rascep kojeg se ¢vrsto drzi, obu-
hvati opste, a da pri tom ne Zrtvuje sebe i istinu svog iskustva. Ti-

%2 Popularna romanti¢na opera Danijela Obera (Daniel Auber, 1782-1871),
La muette de Portici (1828). Ulogu glavne junakinje, neme devojke Fenele (Fenella),
u raznim izvodenjima ove opere, tumacila je plesacica, $to je bila jedna od njenih
inovacija.

U originalu citirano na engleskom. Izvor nije naveden; iz nekog od brojnih
romana Elerija Kvina (Ellery Queen), zajednickog pseudonima Frederika Daneja
(Frederic Dannay, 1905-1982) i Manfreda Lija (Manfred Bennington Lee, 1905-
1971).

208

vrednost monopola. Ali, u stvari opstaje samo kao funkcija svoje
posebnosti, kao izlozbeni eksponat, slican nakazama, koje su deca
nekada zac¢udeno gledala i ismejavala. Posto viSe ne moze da vodi
ekonomski nezavistan Zivot, njegov karakter dospeva u kontradik-
ciju s njegovom objektivnom drustvenom ulogom. Upravo zbog te
kontradikcije, cuva se u rezervatima, kao predmet dokone kontem-
placije. Individualiteti koji se uvoze u Ameriku, koji kroz taj uvoz to
prestaju da budu, nazivaju se ,colorful personality” (Zivopisne li¢-
nosti). Njihov Zivi, nesputani temperament, njihove vrcave dosetke,
njihova ,originalnost®, ¢ak i kada je re¢ o ne¢emu posebno ruznom,
¢ak i njihov Satrovacki jezik, ogréu se onim $to je ljudsko kao klov-
novskim kostimom. Posto podlezu opstem mehanizmu konkuren-
cije, bez ieg drugog ¢ime bi se mogli prilagoditi trzistu i preziveti,
osim svoje zamrznute razliitosti, oni se strastveno prepustaju po-
vlasticama svog sopstva i njegovom prekomernom naglasavanju,
sve dok potpuno ne poniste ono za $ta su ih smatrali. Mudro se
Sepure svojom naivnoscu, kvalitetom koji, kao $to brzo otkrivaju,
oni uticajni posebno cene. Prodaju se kao nesto $to moze zagreja-
ti srce u komercijalnoj studeni, dodvoravaju se agresivnim Salama,
u kojima njihovi pokrovitelji mazohisticki uzivaju i svojim komi¢-
nim nedostatkom dostojanstva potvrduju ozbiljno dostojanstvo do-
macéina. Moguée je da su se i Graeculi*® ponasali sli¢no za vreme
Rimskog Carstva. Oni koji svoju individualnost nude na prodaju,
dobrovoljno usvajaju, kao nesto svoje, sud koji je o njima izreklo
drustvo. Tako objektivno opravdavaju i nepravdu koju sami trpe.
Oni obaraju vrednost opste regresije na nivo one privatne, a ¢ak je
i njihov buéni otpor obi¢no samo podmuklo sredstvo prilagodava-
nja iz slabosti.

3 Graeculi, lat., gréki uéitelji i umetnici, doseljenici, ali i starosedeoci s kraj-
njeg juga Italije; Ciceronov prezrivi deminutiv za Grke, ,mali (bedni) Grei®.

157



89. Ucena

Onome ko ne prima nikakve savete, ne moZze$ pomoci, kaze bur-
7uj, u nadi da s tim savetom, koji ga ne kosta ni$ta, moze kupiti
licencu za pruZanje pomo¢i i u isto vreme steci vlast nad osobom
koja mu se obrac¢a u nevolji. Ali, u tome ima makar nekog pozivanja
na razum, na koji se u istoj meri rac¢una i kod molioca i kod onoga
ko odbija da pruzi pomo¢, i §to iz daleka podseca na pravdu: svako
ko poslusa mudar savet, ima $anse da se vremenom izvuce iz nevo-
lje. Svemu tome je dosao kraj. Oni koji ne mogu pomo¢i, ne treba
ni da savetuju: u drustvenom poretku u kojem su sve misje rupe za-
Cepljene, pliki savet se odmah izokreée u presudu. To neminovno
znaci re¢i moliocu da uradi upravo ono ¢emu se poslednji ostaci nje-
govog ega silovito opiru. Poucen iskustvom iz hiljadu prethodnih
situacija, on dobro zna kakve savete moze primiti i da oni obi¢no
stizu kasno, kada mudrost zakaZe i kada treba nesto uéiniti. U tom
procesu on ne postaje bolji. Svako ko je jednom trazio savet i vi-
$e ne nalazi pomo¢, uopste, neko slabiji, unapred izgleda kao uce-
njivac, i taj se oblik ponaSanja neodoljivo $iri, uporedo s velikim
trustovima. To se najbolje vidi kod onog tipa ljudi koji je spreman
da pomogne, koji vode racuna o interesima siromasnih i nemoc¢nih
prijatelja, ali u ¢ijem Zaru opet ima ne¢eg mrac¢no preteceg. Cak je i
njihova najveca vrlina, nesebi¢nost, dvosmislena. Dok se ispravno
zalazu za one kojima preti propast, iza tog upornog ,moras poma-
gati®, stoji pre¢utno pozivanje na nadmoé¢nu snagu kolektiviteta i
grupa, koju se vise niko ne usuduje da narusi. Time Sto se ne odricu
nemilosrdnih, milosrdni postaju izaslanici nemilosrdnosti.

90. Zavod za gluvoneme

Dok se u skolama ljudi uc¢e govoru, kao na kursevima za pru-
Zanje prve pomoci Zrtvama saobracajnih nesreca ili onim za pra-

158

doktrinu drzavnog razloga (nacionalnog interesa, raison d’ état), za
razdvajanje etike i politike. Ta doktrina uspostavlja ekstremnu opo-
ziciju izmedu javnih pitanja i individualnog postojanja. Pojedincu
se kao najveci prestup, u Sirem smislu, predstavlja ptiko krsenje
konvencija, ne samo zato §to su te norme koje narusava i same ne-
$to konvencionalno, stvrdnuto, neobavezujuce za Zivi subjekt, veé
zato §to ih i sama njihova objektivizacija, ¢ak i kada imaju neku
supstancu, drzi podalje od moralne osetljivosti, od domena svesti.
Medutim, pomisao na pojedinacne ¢inove nepaznje, na mikroor-
ganizme prestupa, koje mozda niko drugi nije primetio, da se na
nekom drustvenom okupljanu prerano selo za sto ili da su na ¢ajan-
ci na mesta za goste postavljene kartice s njihovim imenima, iako
se to radi samo na vecerama — takve sitnice mogu da ispune pre-
stupnike nesavladivim kajanjem i strastvenim osecanjem krivice, a
ponekad i tako bolnim stidom, da to ne bi priznali nijednoj drugoj
osobi, a najradije ni sebi. U svemu tome oni nisu nimalo plemeniti,
zato §to dobro znaju da drustvo koje nema nista protiv neljudskosti
utoliko vise zamera zbog nedoli¢nog ponasanja, i da ¢e ¢ovek koji
zalupi vrata pred svojom ljubavnicom i tako dokaZe sebi da je dobar
momak, nai¢i na dru$tveno odobravanje, dok se onaj koji s posto-
vanjem poljubi ruku neke sasvim mlade devojke iz dobre porodice
izlaZe podsmehu. Te luksuzne narcisoidne preokupacije, medutim,
imaju i drugi aspekt: one su utociste za iskustvo koje se odbija o
postvareni poredak. Subjekt dopire do najmanjih pojedinosti onoga
Sto je ispravno ili neispravno i na osnovu toga se smatra sposobnim
za ispravno ili neispravno ponaSanje; medutim, njegova ravnodu-
$nost prema moralnoj krivici obojena je sves¢u o nemodi vlastitih
odluka, koja se uvecava zajedno s dimenzijama njihovog predmeta.
Ako se kasnije ispostavi da je do prekida veze s devojkom, posle ne-
ke ruzne svade, doslo zato $to je njen partner posle toga nije zvao
telefonom, onda u tome ima neceg blago komi¢nog; to zvu¢i kao

207



tom istakne svoje kvalitete. Mnogo ¢es¢e ona nastupa kao nesude-
ni arbitar javnog mnjenja i samom svojom hladnom objektivnoséu
postize da zrtva oseti svu silu anonimnosti, kojoj bi trebalo da se
pokori. LaZ se manifestuje kroz nepotrebnu brigu za ugled ostecene
strane, koja i ne zna da je oSteCena, za jasne odnose, za unutrasnju
gistotu: ¢im razni Gregersi Verlei?® po¢nu da masu tim vrednosti-
ma, u ovom nasem zamrsenom drustvu, sve postaje jos zamrSenije.
U naletu moralne revnosti, dobronamernost postaje rusiteljska.

116. I poc¢ujte samo koliko je bio nevaljao®!

Oni koji su se iznenada nasli u smrtnoj opasnosti, usred velikih
katastrofa, ¢esto pri¢aju kako su bili zacudujuée postedeni straha.
Opsta pretnja nije usmerena samo na njih, ve¢ ih pogada samo kao
zitelje nekog grada, kao pripadnike neke vece grupe. Prilagodava-
ju se nasumi¢nom, ne¢emu nezivom, takoreci, koje ih se u stvari
ne tice. Izostanak straha psihologki se moze objasniti nedostatkom
spremnosti za strah pred razornim udarcem. U neustrasivosti sve-
doka ima neceg oSteéenog, slicnog apatiji. Psihic¢ki organizam, kao
i telo, prilagoden je odredenoj magnitudi iskustva. Ako predmet
iskustva daleko nadmasi razmere osobe, onda ga ona u stvari vise
ne dozivljava, ve¢ ga opaza direktno, odvojeno od intuitivne spo-
znaje, kao nesto spoljasnje, nesamerljivo, prema ¢emu se postavlja
hladnokrvno, kao i katastrofalni udar prema njemu. Za to postoji
i analogija u sferi morala. Neko ko postupi na nacin koji se prema
prihvaéenim normama smatra za veliku nepravdu, kao §to je osveta
nad neprijateljima ili odbijanje saosecanja, jedva da oseca krivicu i
mozZe je postati svestan samo uz bolni napor. To nije bez znacaja za

%0 Gregers Werle, glavni lik iz Ibzenovog komada Vildanden (Divlja patka,
1884).

21 Stih iz ,Janka Rascupanka“ (Struwwelpeter, videti Prvi deo, br. 20), ,Und
hére nur, wie bos er war®.

206

vljenje jedrilica, oni $kolovani postaju sve nemustiji. Oni mogu da
drZe govore, svaka njihova recenica ih preporucuje za mikrofon,
pred koji mogu stati kao pravi predstavnici prosecnosti, ali njihova
sposobnost da razgovaraju jedni s drugim je presusila. To podrazu-
meva neko iskustvo vredno prenosenja, slobodu izrazavanja i, u isti
mah, nezavisnost i povezanost. U sveobuhvatnom sistemu, razgo-
vor se svodi na trbuhozborstvo. Svako je svoj sopstveni Carli Ma-
karti (Charlie McCarthy): odatle njegova popularnost.>* Re¢i se u
potpunosti pretac¢u u formule, koje su nekada bile rezervisane samo
za pozdrave i rastanke. Tako bi, na primer, neka mlada dama, uspe-
$no vaspitana u skladu s najnovijim moralnim smernicama, trebalo
da u svakom trenutku kaZe ono $to je primereno datoj ,situaciji®, na
osnovu isprobanih saveta. Ipak, takav determinizam govora, kroz
njegovo prilagodavanje, oznacava njegov kraj: veza izmedu stvari
i izraza je preseCena; i kao $to pojmove pozitivizma treba shvatiti
kao Zetone, tako se i pozitivisticka humanost doslovno pretvara u
kovanice. Glasovima onih koji govore, desava se ono $to se, pre-
ma uvidima psihologije, dogodilo s glasom savesti, od ¢ijeg odjeka
zivi svaki govor: oni se, ¢ak i u svojim najtananijim intonacijama,
zamenjuju drustveno pripremljenim mehanizmom. Cim ovaj pre-
stane da funkcioniSe i nastupi pauza, nepredvidena nepisanim pra-
vilima, izbija panika. To je dovelo do pojave raznih zamrSenih igara
i drugih razonoda, koje bi ljude trebalo da oslobode pritiska jezika
vodenog saveséu. Ali, nad onim §to je preostalo od govora, zlokob-
no lebdi senka straha. Nepristrasnost i objektivnost u razmatranju
pitanja nestaju ¢ak i u najintimnijim krugovima, kao §to je i u poli-
tici diskusiju odavno zamenila re¢ jaceg. Govor postaje ruzan gest.
Pretvara se u sport. Svako pokusava da sakupi maksimalan broj po-
ena: nema razgovora u koji se ne uvladi prilika za nadmetanje, kao
otrov. Emocije koje su razmatrane teme nekada budile u razgovo-
rima dostojnim ljudskih bi¢a, sada se vezuju za tvrdoglavo ubedi-
vanje oko toga ko je u pravu, u potpunoj nesrazmeri sa znacajem

** Lutka popularnog trbuhozborca Edgara Bergena (1903-1977).

159



onoga $to je receno. Ipak, kao Cisto sredstvo moci, reci lisene Cari,
sti¢u ¢arobnu mo¢ nad onima koji ih koriste. Uvek iznova se moze
primetiti kako nesto jednom izgovoreno, ma koliko bilo apsurdno,
nasumic¢no ili neta¢no, upravo zato $to je jednom receno, pocinje
da zlostavlja govornika, kao posed kojeg se ne moZe otarasiti. Re-
¢i, brojevi, datumi, jednom skovani i izreceni, postaju nezavisni i
nanose svu mogucu Stetu onima koji im se nadu u blizini. Oni for-
miraju zonu paranoidne zaraze i potreban je ogroman napor uma
da bi se razbile njihove ¢ini. Magijsko bajanje velikih i trivijalnih
politickih slagvorta ponavlja se privatno, u naizgled najneutralni-
jim stvarima: mrtvacka ukocenost drustva $iri se do poslednje ce-
lije intimnosti, koja je sebe smatrala bezbednom. Nista ne oStecuje
ljudski duh samo spolja: zanemelost je izraz objektivnog duha.

91. Vandali

UZzurbanost, nervoza i nestabilnost, koji su pratili rast velikih
gradova, sada se $ire epidemijski, kao nekada kuga i kolera. Tako
su oslobodene sile o kojima uZzurbani prolaznici iz XIX veka nisu
mogli ni da sanjaju. Svako mora stalno da planira nesto. Slobodno
vreme se mora maksimalno iskoristiti. Ono se planira, ispunjava
obavezama, obilascima svih moguéih dogadaja ili prosto najbrzim
moguéim kretanjem. Ta senka pada i na intelektualni rad. On se
obavlja s necistom save$cu, kao da je ukraden od neki hitnijih, ma-
kar samo imaginarnih zadataka. Da bi se opravdao pred samim so-
bom, poprima gestove nekog groznicavog posla, koji se obavlja pod
velikim pritiskom, u stalnoj trci s vremenom, i kojoj svaka refleksi-
ja, a time i on sam, stoji na putu. Cesto izgleda kako intelektualci
za svoju proizvodnju koriste samo ono vreme koje im preostaje od
obaveza, izlazaka, sastanaka i neodloznih zadovoljstava. Akumula-
cija prestiza, kod onih koji se moraju pokazati vaznim i koji zato
moraju biti svuda, svakako je odbojna, ali u njoj ima i neceg racio-

160

se sprema da ga otme, tu ¢eZnju dete ponovo otkriva, ovog puta bez
straha. Medu onima koji su mu najblizi, pojavljuje se, kao prijatelji-
ca, figura neceg drugacijeg. Ciganka koja prorice sudbinu, pustena
na glavna vrata, postaje dama iz daleka i preobrazava se u andela
izbavljenja. Ona skida kletvu s najbliZe srece tako $to je vencava sa
onim §to je najudaljenije. To je ono $to dete celim svojim bic¢em is-
¢ekuje i svako ko nije zaboravio najbolji deo svog detinjstva mora
da je i dalje u stanju da tako ¢eka. Ljubav odbrojava sate, sve do ¢a-
sa kada gosca kroc¢i preko praga i neprimetno osvezi izbledele boje
zivota: ,Evo me opet, vratih se iz beskrajnog sveta.‘1®

115. Cisto vino*®

Postoji skoro nepogresiv kriterijum za to da li vam neka osoba
zeli dobro: kako vam prenosi losa ili neprijateljska misljenja o va-
ma. Takvi izvestaji su obi¢no izli$ni, samo izgovor za izrazavanje
losih namera, bez odgovornosti, u stvari, za vase dobro. Kao da su
svi poznanici skloni tome da ponekad kazu nesto lose o nekome,
mozda iz protesta zbog bezbojnosti poznanstva, tako da je svako
u isti mah osetljiv na misljenje svih ostalih i potajno Zeli da bude
voljen, ¢ak i kada sam ne voli: otudenje izmedu ljudi nije nista ma-
nje nasumicno i opste od njihove Zudnje da se izbave iz njega. U
takvoj klimi bujaju kolporteri, kojima ne ponestaje prica i pakosti,
i koji uvek mogu da racunaju na to da su oni koji Zele da budu vo-
ljeni od svih, veoma Zeljni vesti koje govore suprotno. Uvredljive
primedbe treba prenositi samo kada direktno i o¢igledno uti¢u na
zajednicko odluéivanje, na sudove o osobama od kojih se zavisi, s
kojima se mora raditi. Sto je izvestaj ravnodusniji, utoliko je motiv
da se nanese bol mutniji, a uZivanje prigusenije. Glasina je jo§ uvek
bezazlena, ako neka osoba prosto Zeli da sukobi dve strane, a da pri

'8 Eduard Morike (1804-1875), Peregrina, II1, 1824.
1% Reiner Wein®: Cista istina; deo nemacke fraze ,re¢i nekome ¢istu istinu®,

205



7e da naraste do tacke u kojoj se svako ushicenje, usred frustracija,
radije gasi, umesto da se ogresi o vlastiti koncept tako $to Ce se
ostvariti.

114. Heliotrop

Kada neko dode roditeljima u goste, deCije srce kuca s ve¢im
ocekivanjima nego pred Bozi¢. Nije stvar u poklonima ve¢ u preo-
brazaju zivota. Parfem koji neka dama odlaZze na komodu, kada de-
tetu dopuste da je gleda dok se raspakuje, mirise kao se¢anje, ¢ak i
kada se udahne po prvi put. Koferi s nalepnicama iz hotela Suverta
ili iz Madone di Kampiljo, postaju kovcezi s draguljima Aladina i
Ali Babe umotanim u skupocene tkanine — gos¢ine kimone - koji
su iz karavanseraja Svajcarske i Juznog Tirola doputovali na tapa-
ciranim sedistima spavacéih kola, da bi ih se ono sito nagledalo. I
kao §to u bajkama vile pricaju s decom, tako se i gosca obraca deci
iz kuée ozbiljno, bez snishodljivosti. Ona joj postavljaju znalacka
pitanja o zemljama i narodima, a ona im, neupucena u njihovo sva-
kodnevno ponasanje i suo¢ena samo s njihovim zadivljenim pogle-
dima, odgovara s dubokim zapazanjima o slaboumnosti nekog zeta
ili ne¢akovim bra¢nim razmiricama. Tako se deca odjednom osete
prihvacena u taj mo¢ni i tajanstveni savez odraslih, u magi¢ni krug
ozbiljnih ljudi. Zajedno sa svakodnevnim rasporedom — mozda ce
im dopustiti da sutra izostanu iz §kole — suspenduju se i granice me-
du generacijama, a svako ko do jedanaest sati nije otisao u postelju,
pocdinje da stice predstavu o pravoj promiskuitetnosti sveta. Jedna
poseta pretvara Cetvrtak u praznik, u ¢ijoj euforiji kao da se celo ¢o-
vecanstvo okupilo za istim stolom. Gosca, naime, dolazi iz daleka.
Njena pojava obecava deci nesto s one strane porodice, podseca ih
da porodica nije sve. CeZnju za uranjanjem u tek zapocetu sre¢u, u
jezerce s dazdevnjacima i rodama, koju je dete s mukom naudilo da
obuzdava, izobli¢enu strasnom slikom crnog ¢oveka, zlotvora koji

204

nalnog. Oni stilizuju svoj Zivot s namerno lose glumljenim nezado-
voljstvom, kao Cistim acte de présence (fr., puko prisustvo). Uzivanje
s kojim odbijaju neki poziv, zbog prethodno zakazane obaveze, uka-
zuju na jo$ jednu pobedu nad konkurencijom. Sli¢no tome, oblici
procesa proizvodnje uopsteno se ponavljaju u privatnom Zzivotu ili
u aktivnostima izvan sfere rada. Ceo Zivot treba da izgleda kao neki
posao, a sve $to odudara od toga, $to jo$ nije neposredno ukljuce-
no u sticanje koristi, treba sakriti. Ipak, strah koji se time izrazava,
samo je odraz jednog jo§ dubljeg. Nesvesni podstreci, kojima se in-
dividualna egzistencija, s one strane misaonog procesa, uskladuje
s ritmom istorije, naslu¢uju predstojeéu kolektivizaciju sveta. Al,
posto integralno drustvo ne ukida u sebi pojedince na pozitivan
nacin, ve¢ ih pre gnje¢i u amorfnu i poslusnu masu, svaki pojedi-
nac zazire od procesa apsorpcije, koji se dozivljava kao neminovan.
,Doing things and going places” (raditi svasta, i¢i svuda) jeste poku-
$aj Culnog aparata da razvije neku vrstu odbrambenog stimulusa,
naspram pretece kolektivizacije, da bi se navikao na nju i uvezbao
kako da u vremenu koje mu je ostavljeno na prividno slobodno
raspolaganje postane ¢lan mase. To je tehnika koja bi mozda mo-
gla da odagna opasnost. U odredenom smislu, Zivi se losije, to jest,
s jo§ manje sebe, nego $to se ocekivalo da ¢e se Ziveti. U isto vre-
me, kroz razigrano preterivanje u odricanju od sebe, otkriva se da
onome ko bi mogao da ozbiljno Zivi bez ega, ne bi bilo teZe, nego
lakse. Sve se odvija veoma brzo, zato $to nema tih zvona koja mogu
najaviti zemljotres. Oni koji ostaju po strani, $to znaci, ¢ija tela ne
plivaju u struji ljudskih bi¢a, po€inju da strahuju da ¢e propustiti
voz i navudi na sebe osvetu kolektiva, kao kada se u neku totali-
tarnu partiju stupi prekasno. Pseudoaktivnost je obnovljena polisa
osiguranja, izraz spremnosti za samopredaju, za $ta se sluti da je
jedino $to bi moglo garantovati nekakvo samoocuvanje. Sigurnost
se stice prilagodavanjem krajnjoj nesigurnosti. To se vidi kao do-
zvola za bekstvo, koja bi trebalo da nas $to je pre moguce prebaci
negde drugde. U fanati¢noj ljubavi prema automobilima, odjekuje
osecanje fizickog beskuc¢nistva. To leZi u osnovi onoga $to su bur-

161



Zuju imali obicaj da pogresno zovu bekstvom od samog sebe, od
unutra$nje praznine. Ko Zeli da se ukljuci, ne sme biti drugadiji.
Psiholoska ispraznost je i sama tek ishod lose drustvene apsorp-
cije. Dosada od koje ljudi beze, samo je odraz procesa beZanja, u
koji su odavno uhvaceni. Samo iz tog razloga ¢udovisni aparat za-
bave opstaje i sve vise se nadima, a da nikome ne pruza uZivanje.
On kanali$e prisilu da se bude u toku, koja bi inace, kao nesto na-
sumic¢no, anarhi¢no, kao promiskuitet ili divlja agresivnost, mogla
da scepa kolektiv za gusu, koji se, opet, sastoji od onih koji su tu
samo u prolazu. Najvise lice na zavisnike. Njihov impuls reaguje
upravo na izmestanje covecanstva, koje ide od zamuctivanja razli-
ke izmedu grada i sela, preko ukidanja doma i milionskih kolona
nezaposlenih, do deportacija i proterivanja celih naroda na opusto-
Senom evropskom kontinentu. NiStavnost, besadrzajnost svih ko-
lektivnih rituala, jo§ od Omladinskog pokreta (Jugendbewegung),
naknadno se ukazuje kao pipava anticipacija nadmo¢nih udaraca
istorije. Bezbrojna ljudska bica, koja su odjednom podlegla svom
apstraktnom kvantitetu i pokretljivosti, koja u rojevima hitaju na
puteve, kao drogirana, regruti su velike seobe naroda, na ¢ijim se
divljim prostranstvima burzoaska istorija priprema za svoj kraj.

92. Slikovnica bez slika®

Objektivna teznja prosvetiteljstva, ukidanje vlasti svih slika nad
ljudskim bi¢ima, ne odgovara bilo kakvom subjektivnom napretku
prosvecene misli ka stanju bez slika. I dok napad na slike, zajedno
s metafizickim idejama, neminovno uni$tava i pojmove prethodno
smatrane za racionalne, istinski misljene, misao oslobodena prosve-
titeljstvom i vakcinisana protiv misli, sada postaje druga figurativ-

% Billedbog uden Billeder (1839), ovde na nemackom, Bilderbuch ohne Bilder:
zbirka lirske proze Hansa Kristijana Andersena (Hans Christian Andersen, 1805-
1875).

162

skog prezira prema covecanstvu: nigde kao u toj stvari ono ljudsko
se ne razlikuje toliko od tuge beslovesnog stvorenja. Nije ushice-
nje ve¢ drustveno dopustena ljubav ono posle ¢ega sledi gadenje;
ova druga je, kako je to rekao Ibzen, ljigava. Erotska opsednutost
pretvara umor u molbu za neZnos$cu, a trenutnu seksualnu nemoé
vidi kao nesto uzgredno, odvojeno od strasti. Bodler nije bez razlo-
ga video kao jedno i okove i duhovno prosvetljenje, koje erotska
opsesija nosi sa sobom, i smatrao poljubac, miris i razgovor podjed-
nako besmrtnim. Prolaznost uzivanja, glavno uporiste asketizma,
ukazuje na €injenicu da na ovom svetu, osim u minutes heureuses
(fr., trenucima srece), kada se ljubavniku njegov zaboravljeni Zivot,
u punom sjaju, vrac¢a iz udova voljenog bi¢a, uZivanja nema. Cak
ni hri$¢anska osuda seksa u Tolstojevom romanu Krojcerova sona-
ta (1889) ne moze da u potpunosti izbrise se¢anje na njega, i pored
svih svojih pridika u maniru kapucinera. On prigovara ¢ulnoj ljuba-
vi ne samo na osnovu grandiozno samosvesnog teoloskog motiva
samoporicanja, po kojem nijedno ljudsko bi¢e nema pravo da od
drugog napravi svoj predmet, $to je zapravo protest protiv patri-
jarhalne kontrole, ve¢, u isto vreme, i zbog nakaznosti burZoaskog
seksa, mra¢no povezanog sa svim vrstama materijalnog interesa, u
braku kao ponizavaju¢em kompromisu, koliko god da je u pozadini
svega toga prisutna i Rusoova ozlojedenost uZivanjem, uzdignuta
na nivo refleksije. Napad na period veridbe usmeren je na poro-
di¢nu fotografiju, na koju ga podseca re¢ ,mladozenja“: ,Uz sve to,
isli su i taj grozni obicaj donosenja ¢okolade i prezderavanja svim
vrstama slatkis$a, i sve te odvratne pripreme za svadbu: svuda se
pricalo samo o kuéi, spavacoj sobi, posteljama, ogrta¢ima, haljina-
ma, vedu, toaletama.” (Krojcerova sonata, X) Na sli¢an nacin se ruga
i medenom mesecu, koji poredi sa razoc¢aranjem posle odlaska na
vasar i obilaska mnogo hvaljene, ,izuzetno zanimljive“ satre. Za to
dégoiit (fr., gadenje) ne treba kriviti iscrpljena ¢ula veé ono §to je u
uzivanju institucionalizovano, dopusteno, unapred zacrtano, lazno
svojstveno drustvenom poretku, koji ga prilagodava i preokrece u
nesto smrtno Zalosno, istog ¢asa kada ga propise. Ta odbojnost mo-

203



ritma proizvodnje, koji se subjektu namece heteronomno (spolja) i
prisilno odrzava ¢ak i u zadihanim predasima. Svest o neslobodi ce-
le egzistencije, potisnuta imperativom zaradivanja za Zivot, to jest,
sdimom neslobodom, javlja se samo u intermecu slobode. Nostal-
gie du dimanche (fr, nostalgija za nedeljom) nije ¢eZnja za radnom
nedeljom, ve¢ za oslobodenjem od nje; nedelja ne uspeva da zado-
volji, ne kao slobodan dan, ve¢ zato $to se njeno obecanje direktno
dozivljava kao neostvareno; kao $to kaze jedna engleska izreka, ne-
delja je premalo nedelja. Covek za koga se vreme bolno oteZe, ¢eka
uzalud, razocaran $to se sutra nije odmah nadovezalo na juce. Dosa-
da onih koji ne moraju da rade, nije, medutim, sustinski drugacija.
Drustvo, kao celina, namece onima na vlasti isto $to i oni ¢ine dru-
gima, tako da i sebi jedva dopustaju ono Sto je drugima zabranjeno.
Burzoazija je od sitosti, koja bi trebalo da bude nesto najblize bla-
Zenstvu, napravila pogrdan izraz. Posto drugi gladuju, ideologija
zahteva da se odsustvo gladi smatra za nesto vulgarno. Tako bur-
zZoazija optuzuje burzoaziju. Njeno izuzece od rada zabranjuje sla-
vljenje dokolice: to je samo dosada. Groznicava zaposlenost, o kojoj
govori Sopenhauer, ne izvire toliko iz nepodnosljive prirode privi-
legovanog poloZaja koliko iz njegovog hvaljenja, koje, u zavisnosti
od istorijskih okolnosti, treba ili da poveca drustvene razlike ili da
ih, pomocu toboZe vaznih manifestacija, prividno smanji, tako $to
¢e naglasiti korisnost gospodara. Ako se oni na vrhu zaista dosadu-
ju, to nije zato $to pate od premalo sreée vec zato $to su obeleZeni
opstom bedom; robnim karakterom, koji uzivanje svodi na idioti-
zam, brutalno$¢u komandovanja, ¢iji zastrasujuéi odjek prozima i
dobro raspolozenje vladara, najzad, svojim strahom od sopstvene
nepotrebnosti. Niko ko profitira od ovog profiterskog sistema ne
moze da postoji u njemu bez oseéanja stida, koje deformise ¢ak i
nedeformisana zadovoljstva, iako neka preterivanja na kojima im
filozofi zavide, mogu zaista biti dosadna, kao $to nas inace uvera-
vaju. Mnoga iskustva ukradena od civilizacije govore nam da ¢e u
ostvarenoj slobodi dosada nestati. Izreka omne animal post coitum
triste (lat., svaka Zivotinja je posle parenja tuzna) potice iz burzoa-

202

nost, samo bez slika i sputana. Usred mreZe u kojoj su odnosi izme-
du ljudi i njihov odnos prema stvarima postali potpuno apstraktni,
sposobnost za apstrakciju nestaje. Otudenje Sema i klasifikacija od
podataka koje obuhvataju, zapravo, piiki kvantitet obradenog ma-
terijala, koji potpuno prevazilazi domet individualnog ljudskog is-
kustva, neprekidno namece arhai¢no obrnuto prevodenje u ¢ulne
znakove. Male siluete ljudi i kuéa, koje ispunjavaju statisticke iz-
vestaje kao hijeroglifi, koje u svakom pojedina¢nom slu¢aju mogu
biti nesto potpuno slucajno, izgledaju kao ptiko pomo¢no sredstvo.
Ali, njihova sli¢nost s bezbrojnim reklamama, novinskim kliseima
ili igrackama nije slu¢ajna. U njima, predstava trijumfuje nad pred-
stavljenim. Njihova preuvelicana, grubo pojednostavljena i zato la-
zna razumljivost potkrepljuje nerazumljivost samih intelektualnih
procesa, ¢ija se neistinost — slepa, nekonceptualna supsumacija®® -
od njih ne moZe odvojiti. Sveprisutne slike i nisu slike, zato $to ono
sasvim opSte, prose¢ni, standardni model, predstavljaju kao nesto
jedinstveno, posebno, dok ga istovremeno ismevaju. Cak se i od
ukidanja posebnog pakosno pravi nesto posebno. Ta potraznja za
posebnim ve¢ se natalozila u potrebu, koju masovna kultura svu-
da umnoZzava, po uzoru na ,funnies” (stripove). Ono §to se nekada
zvalo duh, zamenjuje se ilustracijom. Nije stvar samo u tome da
su ljudi izgubili sposobnost da zamisle nesto $to im nije prikaza-
no u skra¢enom obliku i utuvljeno u glave. Cak je i $ala, u kojoj
se sloboda duha nekada sudarala s ¢injenicama i dovodila ih do
eksplozije, presla u ilustraciju. Sale i slikama, koje ispunjavaju ¢a-
sopise, uglavnom su bez poente, besmislene. Sastoje se iskljucivo
od izazova koji neka situacija nudi oku. Na osnovu iskustva iz bez-
broj prethodnih sluéajeva, od ¢itaoca se ocekuje da shvati ,Sta se
desava“ pre nego $to sima situacija otkrije svoje znacenje. Ono $to
takve slike predstavljaju i na $ta se izvezbani posmatra¢ onda na-
dovezuje, jeste odbacivanje svakog znacenja kao balasta koji ometa
trenutno sagledavanje situacije, u bespomoc¢nom potcinjavanju is-

% Supsumacija: podredivanje posebnog pod opste.

163



praznoj nadmoéi stvari. Sala naseg doba je samoubistvo namere.
Ko ga pocini, nagraduje se prijemom u kolektiv $aljivdzija, koji na
svojoj strani ima okrutne stvari. Svako ko pokusa da tim Salama pri-
de misaono, pocinje da beznadeZno zaostaje za silovitim tempom
stvari, koji tutnji ¢ak i u najprostijim karikaturama, kao u nekoj
jurnjavi na kraju crtanog filma. Naspram tog regresivnog progresa,
pamet se sasvim direktno izokreée u glupost. Jedino razumevanje
koje je jos preostalo misli jeste uZasavanje nad nerazumljivim. Kao
Sto pogled nekog promisljenog posmatraca, koji se zaustavlja na
nasmejanoj lepotici s plakata za zubnu pastu, u njenoj namestenoj
grimasi vidi agoniju mucenja, tako ga i u svakoj 3ali, ¢ak i u sva-
koj vizuelnoj predstavi, sale¢e smrtna presuda subjektu, koju opsti
trijumf subjektivnog razuma nosi sa sobom.

93. Svrha i kopija

Pseudorealizam kulturne industrije, njen stil, ne treba objasnja-
vati kao podmukli trik filmskih magnata i njihovih lakeja, veé¢ kao
nuznost koju u vladaju¢im uslovima proizvodnje diktiraju stilska
nacela simog naturalizma. Ako bi neko hteo da se posveti snimanju
filma koji slepo opisuje svakodnevni Zivot, recimo, u maniru Emila
Zole, $to je uz pomo¢ pokretne fotografije i tehnika za snimanje
zvuka sasvim izvodljivo, rezultat bi bio rasprsena, spolja nerazu-
mljiva predstava, potpuno strana vizuelnim navikama publike. Ra-
dikalni naturalizam, koji filmska tehnika snazno sugerise, rastvorio
bi svaku vezu sa znacenjem prikazane povrsine i zavrsio kao kraj-
nja suprotnost poznatom realizmu. Film bi se pretvorio u asocija-
tivni niz slika i svoju formu crpeo iz njihove Ciste, imanentne grade.
Opet, ako bi, iz komercijalnih razloga ili ¢ak samo zbog neke objek-
tivne svrhe (intencije), pokusao da izabere reéi i gestove koji imaju
veze sa idejom koja prenosi neko znacenje, to bi neminovno zavrsi-
lo u isto tako neminovnoj kontradikciji s pretpostavkama realizma.

164

113. Gundalo

Afinitet koji je zdravorazumska psihologija primetila izmedu
askeze i ushi¢enja, odnos ljubavi i mrznje izmedu svetaca i blud-
nica, ima objektivno utemeljenje, utoliko $to asketizam daje vise
prava ispunjenju nego kulturno pla¢anje na rate. Neprijateljstvo
prema uZzivanju nikako ne treba razdvajati od konsenzusa oko dru-
Stvene discipline, ¢ija je sustina u tome da trazi vise nego $to da-
je. Ali, podozrenje prema uZzivanju izvire i iz slutnje da uZivanja u
ovom svetu nema. Jedna Sopenhauerova konstrukcija nesvesno iz-
razava nesto od te intuicije. Prelaz od afirmacije ka poricanju volje
za Zivotom, odvija se kroz razvoj ideje da se pri svakom ogranica-
vanju te volje nekom preprekom, ,koja se postavlja... izmedu nje i
njenog eventualnog cilja®, javlja patnja; nasuprot tome, ,dosezanje
tog cilja“ znaéi ,zadovoljenje, blagostanje, srecu® I dok ta ,patnja®,
prema Sopenhauerovom nepopustljivom sudu, moze lako narasti
do tacke u kojoj smrt izgleda kao privla¢niji ishod, stanje ,zadovo-
ljenja“ je i samo nezadovoljavajuce, zato $to ,,¢im ljudska bica pro-
nadu skloniste od hitne nuzde i patnje, dosada im prilazi tako blizu,
da ubijanje vremena sada postaje hitna potreba. Ono §to zaokuplja
sva Ziva bi¢a i drzi ih u pokretu jeste obezbedivanje egzistencije.
Medutim, ¢im obezbede egzistenciju, ne znaju $ta da rade s njom:
odatle druga sila koja ih stavlja u pokret, teznja da se oslobode tere-
ta egzistencije, da se ona ucini neosetnom, da nekako 'ubiju vreme’,
da izbegnu dosadu’l7 Ali, to shvatanje dosade, koja se time uzdi-
ze do tako neslu¢enog dostojanstva, temeljno je burzoasko, i to je
ono poslednje §to bi Sopenhauerova misao, neprijateljska prema
istoriji, mogla da prizna. Dosada je, kao iskustvo antitetickog ,,slo-
bodnog vremena“, dopuna otudenog rada, zato §to bi trebalo da sa-
mo reprodukuje utrosenu energiju ili zato $to je prisvajanje radne
sposobnosti pritiska kao hipoteka. Slobodno vreme ostaje refleks

17 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung (Svet kao volja i predsta-
va), Vol. I, str. 369.

201



»ognjevitih ruku®, odneli izgubljenu decu u raj. Ne treba verovati
dopustenoj velikodu$nosti. Ona u potpunosti usvaja burzoaski sud
o ljubavi koja se moze kupiti; efekat superiornog o¢inskog razume-
vanja i prastanja moze se postic¢i samo tako $to ée se drago bice,
s mra¢nim ushi¢enjem, ocrniti kao posrnulo. Milost se daje s re-
zervom, §to je Cini iluzornom. Da bi zasluzila izbavljenje — kao da
je zasluZeno izbavljenje zaista izbavljenje — devojka mora da bude
spremna ,za lezaj i mazenja slatka®, ali ,ni za novac ni za slast®
Zbog Cega onda? Zar Cista ljubav, koja se od nje ocekuje, ne dotice,
makar i nespretno, magiju kojom Geteovi plesni ritmovi obavija-
ju njenu figuru i koju ne moze da izbriSe ¢ak ni pric¢a o dubokom
posrnucu? Ali, od nje se ocekuje da bude samo dobra dusa, koja
se samo jednom zaboravila. Da bi joj se dopustio pristup u zabran
ljudskog, bludnica, prema kojoj se ta ljudskost ophodi s razmetlji-
vom trpeljivo$cu, to viSe ne sme da bude. ,Vesele se visnji kad se
gre$ni kaju“.!® Cela ekspedicija, sve do poslednjih kuéa, neka je vr-
sta metafizicke ,slamming party” (bludnicenja), ¢in patrijarhalne
podlosti, dvostruko naduvane, prvo tako $to se rastojanje izmedu
muskog duha i Zenske prirode povecava u nesto nepremostivo, a
zatim obavija plastom vrhovne vlasti, koja ¢ak i tu razliku koju je
sama napravila prihvata kao vrhunac dobrote. BurZuju je potrebna
bajadera, ne samo zbog uZivanja, zbog kojeg joj u isti mah pridiku-
je, ve¢ zato da bi se osecao kao bog. Sto se vise priblizava granici
svog domena i §to viSe zaboravlja na svoje dostojanstvo, ritual nasi-
lja postaje sve bezocniji. No¢ ima svoje zadovoljstva, ali kurvu ipak
treba spaliti. Sve ostalo je ideja.

Antologije nemacke lirike: od Getea do nasih dana, sastavili Mirko Krivokapic¢ i Bra-
nimir Zivojinovi¢, Nauéna knjiga, Beograd, 1990; IK Zorana Stojanoviéa, Sremski
Karlovci, 2001, str. 133-136.

16 1bid, stih s kraja pesme, ,Es freut sich die Gottheit der reuigen Siinder®.

200

Manje gusta reprodukcija stvarnosti u naturalistickoj knjizevnosti
jos uvek ostavlja prostor za svrhu: u besprekornoj kopiji stvarnosti,
postignutoj uz pomoc¢ tehnickog aparata filma, svaka svrha, ¢ak i
kada je to sdma istina, pretvara se u laz. Re¢ koja publici treba da
utuvi u glave lik govornika ili ¢ak znacenje celine, u poredenju s do-
slovnom vernosc¢u kopije, zvuci ,neprirodno®. Ona opravdava svet
kao §to pravda i sebe, kao nesto podjednako smisleno, sve do prve
namerne prevare, sve do prvog pravog izoblicenja. Niko ne prica
tako, niko se ne krece na taj nacin, dok nas film neprekidno uve-
rava kako to radi svako. Uhvaceni smo u klopku: konformizam se
postize a priori, simim znacenjem, bez obzira na njegov konkretan
sadrzaj, pri cemu se opet samo kroz znacenje taj konformizam -
poslusno ponavljanje ¢injeni¢nog — moze uzdrmati. Prava svrho-
vitost je moguc¢a samo kroz odricanje od svrhe. To Sto su takva
svrhovitost i realizam nespojivi, to $to je sinteza laz, izvire iz shva-
tanja jasnoc¢e. Ono je dvosmisleno. Ono se, bez razlike, odnosi na
organizaciju sadrzaja kao takvog i njegovo prenosenje publici. Ta
dvosmislenost nije slu¢ajna. Jasnoca ukazuje na tacku neutralnosti
izmedu objektivnog razuma i komunikacije. To je ispravno, zato
Sto se objektivna forma, ostvareni izraz, okrece iz sebe ka spolja i
govori; i to je pogresno, zato $to se ta forma kvari tako $to u se-
be uratunava onog kome se obraca. Svako pojedina¢no umetnicko
delo, kao i ono teoretsko, mora se pokazati doraslim teskocama te
dvosmislenosti. Jasna zamisao, ma koliko ezoteri¢na, otvara se za
potrosnju; nejasno je diletantsko, prema sopstvenim merilima. Kva-
litet zavisi od dubine s kojom neko delo ugraduje u sebe alternativu
i tako ovladava njome.

165



94. Politicka drama®’

Sve veca nesposobnost predstavljanja istorijskog svedo¢i o izu-
miranju umetnosti. To §to o fasizmu nije napisana nijedna adekvat-
na drama, ne moZe se objasniti nedostatkom talenta ve¢ time $to
talenat atrofira zbog neresivosti najhitnijih zadataka s kojima se pi-
sac suoCava. On mora da izabere izmedu dva nacela, od kojih su oba
jednako neprimerena temi: izmedu psihologije i infantilizma. Prvi
pristup, u meduvremenu zastareo, koristili su neki vazni umetnici,
ali samo kao trik i s necistom save$c¢u, od kada je moderna drama
svoj predmet pocela da trazi u politici. U predgovoru za Fijeska (Die
Verschworung des Fiesco zu Genua, 1783), Siler pise: ,Ako je istina
da samo ose¢anja mogu probuditi oseéanja, onda, po meni, politicki
junak nije tema primerena pozornici, utoliko $to on mora da zane-
mari ljudsko bice u sebi, upravo zato da bi bio politicki junak. Nije
mi namera da svoju pric¢u ispunim tim Zivim plamenom koji izbija
iz Cistih proizvoda entuzijazma, ve¢ da izbacim studen, tu jalovu po-
liticku dramu (Staatsaktion) iz ljudskog srca — upravo zato da bih
pricu ponovo vezao za ljudsko srce — da bih ¢oveka ukljucio gla-
vom, upuc¢enom u stanje stvari — da bih za ¢ovecanstvo pozajmio
situacije iz onih inventivnih intriga - to je bila moja namera. Pored
toga, moj odnos s burZzoaskim svetom ucinio mi je blizim srce ne-
go Savet ministara, i mozda je ba$ zato ta politicka slabost postala
poetska vrlina.“ Tesko. Povezivanje otudene istorije i ljudskog srca
Sileru je veé sluzilo kao izgovor za opravdavanje neljudskosti istori-
je, kao neceg ljudski pojmljivog, i bila dramaturski kaznjavana kao
laz svaki put kada bi tehnika poistovetila ,coveka“ s ,glavom, upu-
¢enom u stanje stvari®, kao, na primer, kada Leonoru, lakrdijaski
nehoti¢no, ubija izdajnik vlastite zavere. Sklonost ka estetskoj re-
privatizaciji izvla¢i umetnosti tlo ispod nogu, u pokusaju da sacuva
humanizam. Spletke iz svih tih suvige dobro konstruisanih Silero-

STy originalu, Staatsaktion; dramatizovati nesto, praviti cirkus od necega, ali
i drzavni poslovi, velika politika, itd.

166

lazna ideologija, koja ga svodi na nesto inferiorno, na zrtvu ma-
nipulacije, intrige, prevare. Papucar je senka onog muza koji mora
da izade napolje i uhvati se u kostac s neprijateljskim svetom. Sa is-
tom onom ograni¢enom pronicljivo$¢u s kojom Zena gleda na svog
muZa, o starijima sude i deca. U nesrazmeri izmedu njihovih auto-
ritarnih pretenzija i njihove bespomo¢nosti, koja u privatnoj sferi
neminovno dolazi do izrazaja, ima neceg sme$nog. Svaki bra¢ni par,
kada je zajedno, deluje komi¢no, i to je ono §to Zenino strpljivo ra-
zumevanje pokusava da uravnotezi. Tesko da bi se mogla naci neka
dugo udata Zena koja ne omalovazava svog muza, tako $to Sapuce
sebi u bradu o njegovim malim slabostima. Lazna bliskost podstice
zlobu, a u oblasti potrosnje, oni koji su vec stavili Sape na nesto su
jaci. Hegelova dijalektika gospodara i sluge i dalje vazi u arhai¢nom
poretku domacinstva, gde jo$ i dobija na snazi, zbog Zeninog tvr-
doglavog drzanja do tog anahronizma. Kao podredena matrijarha
(Matriarchin), ona postaje gospodarica upravo kada mora da sluzi,
dok patrijarh treba samo da izgleda kao takav, da bi bio karikatu-
ra. Ta simultana dijalektika epohe se u o¢ima individue predstavlja
kao ,rat polova“. Ali, obe strane grese. Time §to demistifikuje muza,
¢ija mo¢ pociva u zaradivanju novca, §to bi trebalo da bude znamen
ljudske vrednosti, Zena u isti mah izraZava svu neistinu braka, od
kojeg za sebe ocekuje celu istinu. Nema oslobodenja bez oslobode-
nja drustva.

112. Et dona ferentes'*

Nemacki filistri slobode uvek su se izdasno pozivali na pesmu
,Bog i bajadera“,!” ¢ije zavrsne fanfare objavljuju da su besmrtnici,

4 Deo latinske fraze, ,Timeo Danaos et dona ferentes®, doslovno, LStrahujem
od Danajaca (Grka) i kad darove donose®, od Cega je nastala izreka, ,,Cuvaj se
(Danajaca, itd.) i kad darove donose®. (Vergilije, Eneida, 11, 49.)

15 7. W. Goethe, Der Gott und die Bajadere: Indische Legende, 1789. Sve citira-
ne fraze su iz prevoda Branimira Zivojinovié¢a, ,Bog i bajadera: Indijska legenda®,

199



to ne moze posti¢i kao miroljubiva enklava ve¢ samo kao svestan
otpor. To, medutim zahteva upravo onaj element svojeglavosti, koji
joj burzoazija, za koju ljubav nikada nije dovoljno prirodna, zabra-
njuje. Voleti znaci ne dopustiti da neposrednost uvene pod stalnim
pritiskom posredovanja i ekonomije, i kroz tu vernost i sama ljubav
postaje posredovana, kao uporni kontrapritisak. Voli samo onaj ko
ima snage da se ¢vrsto drzi ljubavi. Ako drustvena korist, koja na
sublimiran nacin i dalje pokrece seksualni nagon, postize, preko hi-
ljadu nijansi onoga §to se smatra drustveno poZeljnim, da ¢as ova,
Cas ona osoba deluje spontano privla¢no, onda se ranije formirana
naklonost suprotstavlja tome, istrajavajuci tamo gde sila drustvene
teZe, kroz razne intrige koje uvek stavlja u svoju sluzbu, ne zeli da
je vidi. Test osecanja se sastoji u tome da se vidi da li ono ide dalje
od osecanja, kroz istrajnost, ¢ak i ako je re¢ samo o opsesiji. Ljubav
koja se, pod maskom nerefleksivne spontanosti i ponosna na svoju
navodnu iskrenost, oslanja samo na ono $to smatra za glas srca i
onda beZi ¢im joj se ucini da taj glas vise ne Cuje, u toj svojoj suve-
renoj nezavisnosti samo je orude drustva. Pasivna, a da toga nije
ni svesna, ona samo registruje brojeve koje izbacuje rulet interesa.
Time $to izdaje voljenu osobu, ona izdaje sebe. Zapovest vernosti,
koju diktira drustvo, orude je neslobode, ali samo kroz vernost slo-
boda ostvaruje svoje nepotéinjavanje zapovestima drustva.

111. Filemon i Baukida

Ku¢ni tiranin pusta Zenu da mu pridrzi kaput. Ona revnosno
obavlja tu ljubavnu uslugu i ispraca ga pogledom koji kaZze: sta mi
drugo ostaje, neka uziva u svojim malim radostima, tako ti je to,
on je samo muskarac. Patrijarhalni brak se sveti gospodaru preko
Zenine popustljivosti, koja se pretvara u formulu ironi¢ne jadikov-
ke nad muskom ranjivoséu i zavisnosc¢u. Ispod te lazne ideologije,
koja muskarca proglasava superiornim, lezi skrivena, nista manje

198

vih komada, jesu nemoc¢ne pomocéne konstrukcije izmedu ljudskih
strasti i s njima nesamerljive i stoga, sa stanovista ljudske moti-
vacije, neuhvatljive drustvene i politicke stvarnosti. Najnoviji pri-
mer toga je polet s kojim se biografski $und upinje da slavne ljude
pribliZi nepoznatima upravo kao ljudska bi¢a. Iz istog poriva za la-
znom humanizacijom izvire i sratunato ponovno uvodenje ,plots®
(zapleta), akcije, kao uskladenog, razumljivog konteksta znacenja.
Pod uslovima fotografskog realizma, na filmu bi to bilo neodrzivo.
Time $to takav kontekst svojevoljno obnavlja, film daleko zaostaje
za iskustvom velikih romana, od kojih inace parazitski Zivi; oni su
svoje znacenje gradili upravo tako $to su rastvarali kontekst znace-
nja.

Ako sada sve to sklonimo u stranu, i pokusamo da politicku
sferu predstavimo kao nesto apstraktno i izvanljudsko, iskljucuju-
¢i varljive meditacije o onome $to je internalizovano, situacija ne
bi bila nista bolja. Naime, upravo sustinska apstraktnost onoga $to
se zaista dogada apsolutno negira estetsku sliku. Da bi je uopste
ucinio ekspresivnom, pisac je prisiljen da je prevede u neku vr-
stu decijeg govora, u arhetipove, i da je tako ponovo ,priblizi“ —
ne viSe empatiji ve¢ onim instancama razumevajuée kontemplaci-
je, koje jos prethode formiranju jezika, a koje ¢ak ni epski teatar
ne moze zaobici. Pozivanje na te instance ve¢ formalno sankcioni-
Se rastakanje subjekta u kolektivistickom drustvu. Ali, u takvom
prevodilackom radu predmet se ne falsifikuje nista manje nego u
tumacenju nekog verskog rata erotskim potrebama neke kraljice.
Naime, ljudi su danas postali infantilni isto koliko i simplicisticka
drama, koja je odustala od njihovog predstavljanja. Ali, politicka
ekonomija, koju ova druga poku$ava da predstavi, pod uslovom da
njeni principi ostanu nepromenjeni, toliko je slozZena i razvijena
u svim svojim aspektima, da izmice svim Sematskih parabolama.
Prikazivanje zbivanja u krupnoj industriji kao meSetarenja lopov-
skih piljara moZe biti dovoljno za izazivanje trenutnog Soka, ali ne
i za dijalekticki teatar. Ilustrovanje poznog kapitalizma slikama iz
agrarnog ili kriminalnog repertoara ne moze posti¢i da se nedela

167



danasnjeg drustva jasno ukazu ispod omotaca sloZenih fenomena
koji ih zaklanja. Pre ¢e biti da rasejanost prema tim fenomenima,
koje bi trebalo razviti iz sustine, iskrivljuje sustinu. Osvajanje vla-
sti od strane najmo¢nijih ona bezazleno predstavlja kao mahinacije
reketa izvan drustva, a ne kao samouspostavljanje tog drustva.®
Ipak, nemoguénost predstavljanja fasizma izvire iz €injenice da u
njemu ima isto tako malo slobode subjekta kao i u razmisljanju o
njemu. SavrSena nesloboda se moze prepoznati, ali ne i predstaviti.
Tamo gde se danas, u politickom pripovedanju, sloboda pojavljuje
kao motiv, kao u pohvalama herojskog otpora, ona deluje kao stid
nemoénog uveravanja. Sve izgleda kao da velika politika unapred
odreduje ishod, i da sloboda istupa samo ideoloski, kao govor o slo-
bodi, u obliku stereotipnih deklamacija, a ne u ljudski samerljivim
postupcima. Umetnost se sigurno ne mozZe spasiti prepariranjem
istrebljenog subjekta, dok joj predmet koji danas jedino prili¢i, nai-
me, ono Cisto neljudsko, izmiée zbog svoje prekomernosti i neljud-
skosti.

95. Prigusivac i dobos

Ukus je najpouzdaniji seizmograf istorijskog iskustva. Kao sko-
ro nijedna druga sposobnost, on je u stanju da zabeleZi ¢ak i sop-
stveno ponasanje. Reaguje i na samog sebe i prepoznaje sopstveni
nedostatak ukusa. Umetnike koji deluju odbojno ili okantno, go-
vornike koji pucaju od okrutnosti, u njihovom osobenom izrazu,
vodi ukus: ali, Zanr, stil i prefinjenost, domen nervoznih, senzibil-
nih neoromanticara, danas se ¢ak i kod svojih protagonista otkri-
vaju kao nesto sirovo i beslovesno, kao i Rilkevi stihovi, ,Jer siro-

* Ovaj deo je kritika Brehtovog komada Der aufhaltsame Aufstieg des Arturo
Ui (Zadrzivi uspon Artura Uija, 1941), u kojem je sudbina glavnog lika, koji poku-
$ava da uspostavi monopol nad trzistem karfiola, prikazana po uzoru na price o
¢ikaskim gangsterima.

168

da odbacuju sve $to bi sutra moglo postati nesto bolje. Takav je nji-
hov destruktivni karakter. Upravo zato §to su nekada bile hors de
concours (fr,van konkurencije), zaostaju u konkurenciji, kojom su
sada mani¢no opsednute. Gestovi koji su ih ¢inili neodoljivim osta-
ju, iako se neodoljivost istopila; ¢arolija se rasprsuje istog ¢asa kada
prestane da izraZava samo nadu i smesti se na sigurno. Ona koja to-
me odoleva odmah postaje Zrtva: podleze drustvenom poretku na
koji je nekada gledala s visine. Njenoj velikodusnosti sledi kazna.
Posrnula Zena, kao i ona opsesivna, mucenica je srece. Lepota kao
dodatak postaje izracunljivi element egzistencije, puka zamena za
nepostojeéi zivot, a da nikada nije ni pomislila da bude nesto vise.
Pred samom sobom i drugima ona je prekrsila obecanje o sreci. Ali,
ona koja istrajava u tome, obavija se aurom nesrece i biva pogode-
na nesrecom. Prosvetljeni svet tako potpuno upija mit. Nadzivela
ga je samo zavist bogova.

110. Konstanca®?

Burzoasko drustvo svuda insistira na naporu volje; samo se lju-
bav vidi kao nehoti¢na, kao Cista neposrednost oseéanja. U zudnji
za njom, §to znaci postedu od rada, burzoaska ideja o ljubavi preva-
zilazi burzoasko drustvo. Ali, time $to ono istinito Zeli da neposred-
no uzdigne usred opste neistine, ono ga izokre¢e u nju. Nije stvar
samo u tome $to se Cista osec¢anja, ukoliko su jo§ moguéa u ekonom-
ski odredenom sistemu, na taj nacin drustveno izokrecu u pokrice
za dominaciju interesa i svedoCanstvo o ljudskosti, koje nema. Pre
¢e biti da nehoti¢nost same ljubavi, ¢ak i tamo gde se nije unapred
smestila sasvim prakti¢no, doprinosi toj celini, ¢im se uspostavi kao
princip. Ako ljubav u drustvu treba da bude slika neéeg boljeg, ona

3 Constanze: verna junakinje Mocartove opere Otmica iz saraja (Die Ent-
fuhrung aus dem Serail, 1782), 1 ime njegove Zzene, Constanze Weber Mozart (1762—
1842).

197



samoodredenje, njihova privlacnost i njihove muke, pretvaraju se
u mastarije duSe dobrostojecih, koji su od kulture nauéili da se sti-
de duse. Ljubav se gubi u onome §to je bezdusno, kao u sifrovanom
prikazu necega s dusSom, jer Zivi su arena ocajnicke zudnje za spase-
njem, koja svoj predmet pronalazi samo u onome $to je izgubljeno:
dusa se za ljubav budi samo iz njenog odsustva. Tako se ljudskim
naziva pogled najsli¢niji Zivotinjskom, izraz Zivinceta, lisen svake
samorefleksije. Na kraju, sima dus$a postaje Zudnja bezdu$nih za
spasenjem.

109. L’inutile beauté'?

Zene izuzetne lepote osudene su da budu nesre¢ne. Cak i one
koje uzivaju sve prednosti, po rodenju, imetku i talentu, kao da su
progonjene ili opsednute potrebom da uniste sebe i sve ljudske od-
nose u koje ulaze. Neko prorocanstvo ih prisiljava da biraju izme-
du zlih kobi. Neke mudro menjaju lepotu za uspeh. Onda srecom
placaju polozaj u koji su dospele; posto viSe nisu u stanju da vole,
truju ljubav koji drugi osecaju prema njima i tako ostaju praznih
ruku. Ili im privilegija lepote daje hrabrosti i samopouzdanja da
odbiju ugovor o razmeni. Sre¢u, koju im obeéavaju njihove osobe,
shvataju ozbiljno, i daju sebi oduska, uverene opstim divljenjem
da ne moraju dokazivati svoju vrednost. U mladosti su slobodne da
biraju. To ih ¢ini neprobirljivim: ni$ta nije konac¢no, sve se moze
odmah zameniti. Veoma rano, bez mnogo razmisljanja, udaju se i
posvecuju prozai¢nim stvarima, i tako se, na neki nacin, odricu pri-
vilegije beskona¢nih moguénosti i spustaju na nivo ljudskih bica.
Ipak, u isto vreme naginju detinjem snu o svemoci, koji vlada nji-
hovim zivotima, i ne prestaju — u tom pogledu, nimalo burzujski -

12 Beskorisna lepota: naslov poslednje Mopasanove zbirke kratkih prica, iz
1890. Prevedeno kao Nekorisna lepota i druge pripovetke, u okviru Mopasanovh
sabranih dela, kod vise izdavaca.

196

mastvo je veliki unutragnji sjaj..*® Delikatni drhtaj, patos Drugaci-
jeg, danas su samo standardizovane maske u kultu tlacenja. Upravo
je najistancaniji estetski nerv taj koji pravednicku estetiku smatra
nepodnosljivom. Individua je toliko duboko istorijska, da se samo
filigranskim vezom svoje poznoburZoaske organizacije moze buni-
ti protiv filigranskog veza poznoburzoaske organizacije. U svojoj
odbojnosti prema svakoj umetnickoj subjektivnosti, prema ekspre-
sivnosti i ponesenosti, individua se grozi nad nedostatkom istorij-
skog takta, kao §to je i subjektivnost nekada okretala glavu od bur-
7oaskih konvencija. Cak je i odbacivanje mimeze (oponasanja), ta
najdublja preokupacija novog funkcionalizma, mimetic¢ko. Sud o
subjektivnom izrazu ne donosi se spolja, u politi¢koj i drustvenoj
refleksiji, ve¢ na osnovu neposrednih impulsa, od kojih se svaki, pri-
siljen da se postidi pred licem kulturne industrije, okrece od svog
odraza u ogledalu. Na samom vrhu nalazi se zabrana erotskog pa-
tosa, o ¢emu svedoci i pomeranje lirskih naglasaka, niSta manje
nego kolektivna zabrana seksualnosti izrazena u Kafkinim delima.
U umetnosti posle ekspresionizma, klju¢na figura je postala prosti-
tutka, iako u stvarnosti ona izumire, zato §to se samo ono §to je u
seksualnosti besramno moze opisati bez estetskog srama. To izme-
Stanje u najdubljim slojevima naseg reagovanja dostiglo je tacku u
kojoj umetnost, u svojoj individualistickoj formi, opada, a da njena
kolektivna forma nije ni postala moguca. To nije pitanje vernosti
i nezavisnosti individualnog umetnika, koji nepokolebljivo drzi do
sfere izrazavanja i suprotstavlja se brutalnoj prisili kolektivizacije;
on pre mora osetiti da je ta prisila, ¢ak i protiv njegove volje, pri-
sutna u najdubljim ¢elijama njegove izolacije, osim ako, u ime neke
anahrone humanosti, nije nevernicki i beznadezno zapao u sferu

% Rainer Maria Rilke, Das Buch von der Armut und vom Tode (O siromastvu
i smrti), 1903.

169



Stramova poezija, Kokoskine drame,*’ poseduje naivnu, liberalno
poverljivu stranu, kao nali¢je svog izvornog radikalizma. Pitanje je,
medutim, kako bi se moglo i¢i dalje od njih. Umetnicka dela koja
pokusavaju da uklone bezazlenost apsolutne subjektivnosti, time
artikulisu zahtev za pozitivnom zajednicom, koja u njima samima
nije prisutna, ali na koju se proizvoljno pozivaju. To ih pretvara u
obi¢ne najavljivace propasti i lak plen one poslednje naivnosti, ko-
ja ih poniStava, u tome da i dalje uopste budu umetnost. Aporija
o odgovornom radu ide u prilog samo neodgovornima. Ako ikada
bude moguce da se nervi potpuno ukinu, onda nece biti leka protiv
renesanse pesmica o proleéu, i nista nece stajati na putu Narodnom
Frontu, koji ¢e obuhvatati sve, od varvarskog futurizma do ideolo-
gije filma.

96. Janusova palata

Ako bi kulturnu industriju trebalo smestiti u $iru, svetsko-
istorijsku perspektivu, onda bi se ona mogla definisati kao
sistematska eksploatacija drevnog jaza izmedu ljudi i njihove
kulture. Dvostruki karakter progresa, koji stalno razvija potencijal
slobode uporedo sa stvarno$cu ugnjetavanja, stvorio je situaciju
u kojoj su ljudi uspevali da u sve veéoj meri ovladavaju prirodom
i drustvenom kontrolom, a da opet, usled prinuda koje im je
usadila njihova kultura, nisu mogli da shvate kako kultura seze
dalje od takve integracije. Ljudski element kulture, ono najblize,
S§to zastupa ljudsku stvar pred svetom, postao je stran ljudskim
bi¢ima. Ona se udruzuju sa svetom protiv samih sebe, a ono §to je
u tom svetu najtoudenije, sveprisutnost roba, njihovo sopstveno
prilagodavanje u priveske masinerije, postaje slika lazne bliskosti.

* August Stramm (1874-1915): pesnik i dramski pisac, jedan od prvih pred-
stavnika ekspresionizma. Oskar Kokoschka (1886-1980): pre nego $to je postao
poznat kao slikar, napisao je niz imaZzinistickih drama, u periodu 1907-1919.

170

$to joj odeca bila pohabana, kao da je bila okruzena nekim oreolom
iz bajke. Prikupio sam hrabrost i obratio joj se: ’Lizi, da li ho¢e$ da
prosetamo?’ Pogledala me je nepoverljivo svojim crnim o¢ima. 'Da
prosetamo?’, ponovila je usporeno. ’Ah, ti si dobar!” ’Gde bi volela
da podemo?’ "Do suknara, eto gde!” "Hoces da kupi$ novu haljinu?’,
upitao sam smuseno. Glasno se nasmejala. ,Ma daj, bezi! Ne, ho¢u
samo krpice!” 'Krpice, Lizi?’ ’Naravno. Samo par krpica da napra-
vim odecu za lutke; to ne kosta mnogo!” Siromastvo prisiljava Lizi
da se drzi tricarija — ,krpica“ - iako bi sigurno volela da stvari stoje
drugacije. Bez razumevanja, ona s nepoverenjem gleda kao na ek-
scentri¢no sve $to nema neko prakti¢no opravdanje. Masta previse
gura nos u siromastvo. Naime, otrcano moZe biti ¢arobno samo ne-
kome sa strane. Ali, masti je opet potrebno siromastvo, nad kojim
¢ini nasilje: sreca kojoj stremi, upisana je u crtama patnje. Tako
Zistinu, koja ide iz jednog mucenja u drugo, de Sad naziva notre
intéressante héroine (,nasom zanimljivom junakinjom®), a ¢ak je i
Minjon, u trenutku kada je tuku, zanimljivo dete.!! Princeza iz sno-
va i devojéica koju tuku, jesu jedna ista osoba, koja to i ne sluti.
Tragovi toga su jo$ uvek prisutni u odnosu severnih naroda prema
onima s juga: imucéni puritanci uzalud o¢ekuju od brinete iz tudine
ono §to je tok sveta, kojim oni komanduju, oduzeo ne samo njima
samima ve¢ pre svega lutalicama. Stalno nastanjeni zavide nomadi-
ma, u velitoj potrazi za svezim pasnjacima, a njihova zelena Cerga
je kuca na toCkovima, Ciji trag prate zvezde. Infantilnost, protera-
na u besciljno kretanje, u nesre¢no nestalni, trenutni nagon da se
nastavi sa zivotom, predstavlja se kao nesto nepomucéeno, kao ispu-
njenje, ali koje se ipak iskljucuje, zato Sto nam iznutra suvise li¢i
na prezivljavanje, od kojeg smo se lazno oslobodili. Tako izgleda
krug burZzoaske ¢eZnje za onim $to je naivno. Ono §to je bezdusno
u stanju ljudi sa rubove kulture, kojima se svakodnevno uskracuje

11 Zistina, junakinja de Sadovog romana Justine ou les Malheurs de la vertu
(Zistina ili nevolje zbog vrline, 1791). Minjon (Mignon), glavna zenska junakinja
Geteovog romana Wilhelm Meister Lehrjahre (Godine ucenja Vilhelma Majstera,
1795-1796).

195



Buduci da zivotni poredak vise ne ostavlja vremena za samosvesno
uzivanje i zamenjuje ga fizioloskim radnjama, neinhibirana seksu-
alnost se i sama deseksualizuje. Ljudi u stvari viSe ne Zele zanos vec¢
samo nadoknadu, za napor kojeg bi se vecina njih radije postedela,
kao neceg izlisnog.

108. Princeza gusterica®

Mastu rasplamsavaju Zene kojima nedostaje upravo masta. One
koje obavija najzivopisniji oreol, lica uvek okrenutog svetu, potpu-
no su prizemne. Njihova privla¢nost izvire iz toga §to nisu svesne
sebe, u stvari, iz nedostatka samog sopstva: Oskar Vajld je za njih
smislio naziv nezagonetne sfinge. One zaista podsecaju na tu sli-
ku: $to su vise ¢ista pojavnost, nepomucena bilo kakvim vlastitim
impulsom, utoliko su sli¢nije arhetipovima, kao $to su Precioza, Pe-
regrina, Albertina,” koje navode na pomisao da je svaka individu-
acija upravo plika pojavnost, ali koje ipak moraju da uvek iznova
razocaraju time kakve zapravo jesu. Njihovi Zivoti se vide kao neka
slikovnica ili neprekidna deéja svetkovina, ali takva percepcija ne
odgovara njihovoj oskudnoj empirijskoj egzistenciji. Storm se dota-
kao toga u dubljem smislu svoje decije price Pole Lutkar.!° Frizijski
decak se zaljubljuje u devojéicu iz grupe bavarskih lutalica. ,Kada
sam se konacéno okrenuo, video sam kako mi u susret ide neki cr-
veni haljetak. I zaista, zaista, bila je to mala lutkarka; i pored toga

8 U severnonemackom folkloru, veruje se da su gusteri princeze, koje tako
kaznjavaju ¢arobnjaci, zbog njihove oholosti.

? Preziosa: junakinja istoimenog komada Piusa-Alexandera Wolffa (1821).
Peregrina: lik kojem je posvecen ciklus ljubavnih pesama Eduarda Mérikea (1804-
1875), iz njegovog romana Maler Nolten. Albertine: ljubavnica naratora iz Pru-
stovog dela U potrazi za izgubljenim vremenom (A la recherche du temps perdu,
1913-1927).

' Theodor Storm (1817-1888), Pole Poppenspiiler (1874), prevedno kao Pole
Lutkar i druge pripovetke (Decja knjiga, 1953).

194

Velika umetnicka dela i filozofske konstrukcije nisu ostala nes-
hvacena zbog prevelike udaljenosti od jezgra ljudskog iskustva,
ve¢ upravo suprotno, pri ¢emu je prili¢no lako uociti vezu izmedu
tog nerazumevanja i velikog uvazavanja: sramotu zbog uéescéa u
opstoj nepravdi, koja bi nas mogla savladati, ¢im sebi dopustimo
da je shvatimo. Zato se ljudi okre¢u onome $to im se ruga, onome
$to osakaceni oblik njihovih bi¢a potvrduje ugladenoséu svoje po-
javnosti. Tokom svih perioda urbane civilizacije, lakeji postojeceg
su parazitirali na toj neizbeZnoj obmani: pozna atinska komedija,
helenisticka umetnost i zanatstvo, ve¢ su ki¢, iako nisu raspolagali
tehnikama mehanicke reprodukcije i onim industrijskim aparatom
¢iju nam prasliku mozda docCaravaju rusevine Pompeje. Ako
pogledamo zabavne romane od pre sto godina, kao §to su oni
Kuperovi (James Fenimore Cooper, 1789-1851), u njima ¢emo pro-
nac¢i rudimentarnu formu celog holivudskog obrasca. Stagnacija
kulturne industrije verovatno nije posledica njene monopolizacije
ve¢ je od samog pocetka bila svojstvo takozvane zabave. Ki¢ je
ta struktura nepromenljivih, koju filozofska laz pripisuje svojim
sveCanim nacrtima. U tome se nista ne sme sustinski promeniti,
zato $to cela ta prevara treba da ljudima utuvi u glave da nikakva
promena ne dolazi u obzir. Sve dok je civilizacija isla svojim tokom,
nasumicno i anonimno, objektivni duh nije mogao postati svestan
tog varvarskog elementa, kao neceg $to mu je nuzno svojstveno. U
iluziji da neposredno pomaze slobodu, tamo gde je samo posredo-
vao dominaciju, objektivni duh makar nije neposredno doprinosio
njenoj reprodukeciji. Osudivao je ki¢ koji ga je pratio kao senka, s
revnoséu koja je bila pouzdan znak grize savesti visoke kulture,
koja je samo maglovito bila svesna da u uslovima dominacije ne
moZe biti nikakva kultura i koju je ki¢ podsecao na sopstvena
nedela. Danas, kada svest vladara pocinje da se podudara sa
ukupnom tendencijom drustva, napetost izmedu kulture i kica
iS¢ezava. Kultura vise ne vuce iznemoglo za sobom svog prezrenog
protivnika, ve¢ ga usmerava. Posto upravlja covecanstvom kao ce-
linom, ona upravlja i rascepom izmedu ¢ovecanstva i kulture. Cak

171



i sirovost, zatucanost i glupost, objektivno nametnuti potlacenima,
u humoru postaju subjektivno suvereni. NiSta ne izrazava bolje to
stanje, u isti mah integralno i antagonisti¢ko, od tog ugradivanja
varvarstva. U svemu tome, medutim, volja upravnika trustova
moZe se pozvati na volju sveta. Njihovo masovno drustvo nije
prvo proizvelo $und namenjen potrosac¢ima ve¢ sime potrosace.
Oni su ti koji Zude za filmovima, radiom i ¢asopisima; sve §to u
njima nije namirio drustveni poredak, koji ih stalno liSava, a da im
nikada ne pruza ono §to im obecava, gori od Zelje da ih se tamnicar
seti i ponudi im kamen iz desne ruke, da utole glad, dok u levoj
zadrzava hleb. Neodoljivo, tokom nekih ¢etvrt veka, stariji burzuji,
koji bi ipak trebalo da znaju za nesto drugo, srljali su u celjusti
kulturne industrije, koja je tako znalacki proracunala potrebe
njihovih izgladnelih srca. Takvi nemaju razloga za ozlojedenost
mladim ljudima koje je fasizam iskvario do srzi. Samo oni bez
subjektiviteta, liseni kulturnog nasleda, mogu biti pravi naslednici
kulture.

97. Monada

Svoju kristalizaciju individua duguje oblicima politicke ekono-
mije, pre svega gradskom trzistu. Cak i kada se opire pritisku so-
joj. Ono $to joj dopusta otpor, svaka crta njene nezavisnosti, izvire
iz monadoloskog individualnog interesa i njegovog taloga, karakte-
ra. Individua, upravo kroz proces individuacije, precizno odrazava
prethodno ustanovljeni drustveni zakon eksploatacije, ma koliko
ovaj i dalje bio posredovan. Ipak, to pokazuje i da raspadanje indi-
vidue u sadasnjoj fazi ne treba tumaciti individualisticki, ve¢ kao
posledicu drustvene tendencije koja se nameée upravo preko indi-
viduacije, a ne samo kao njen neprijatelj. U tome se reakcionarna
kritika kulture razlikuje od one druge. Takva kritika cesto dolazi

172

dovoljno pretvaranja ili ravnodusnosti. On joj stalno prilazi, ne pre-
staje da joj piSe, pokusava da je poseti, ona ga odbija, on ocajava.
Od tog trenutka, ona shvata da ako mu pruzi samo svoje drustvo ili
prijateljstvo, takva naklonost, nekome ko je ve¢ odustao od svake
nade, moze izgledati tako velika da Ce je to postedeti daljih ustupa-
ka, i da onda moze bezbedno cekati sve dok on, koji vise ne moze
da se ne vida s njom, ne bude spreman da pristane na kraj rata
po svaku cenu; onda ¢e moci da diktira primirje, ¢iji ¢e prvi uslov
biti platonski karakter njihovog odnosa... Sve to Zena sluti instink-
tivno, svesna da moze sebi dopustiti luksuz da se ne poda coveku
¢iju neutoljivu Zudnju oseca, ako je ovaj suvise dobro vaspitan da
bi je od nje sakrio jo§ na samom pocetku. Muska prostitutka, Mo-
rel, jaci je od svog moénog ljubavnika (barona Sarlisa). ,Uvek je
imao glavnu rec¢, samim tim $to bi uskratio svoju naklonost, a da
bi je mogao uskratiti, verovatno mu je bilo dovoljno saznanje da
je voljen.” Privatni motiv vojvotkinje od LanZzea postao je univer-
zalan.” Kvalitet svakog od bezbrojnih automobila koji se svake ne-
deljne veceri vracaju u Njujork, precizno odgovara lepoti devojke
koja sedi u njemu. — Objektivno rastakanje drustva ispoljava se
subjektivno, kroz ¢injenicu da je erotski nagon postao suvise slab
da bi povezivao samoodrzive monade, kao da covecanstvo oponasa
fizicku teoriju eksplozije kosmosa. Frigidnoj nepristupacnosti bi¢a
voljene osobe, koja je u meduvremenu postala zvani¢na institucija
masovne kulture, odgovara ljubavnikova ,neutoljiva zudnja“. Ka-
da bi Kazanova za neku Zenu rekao da nema predrasuda, mislio bi
na to kako je nikakva religiozna konvencija ne moze spreciti da
se poda; danas je Zena bez predrasuda ona koja ne veruje u ljubayv,
koju nista ne moze prevariti da pruzi vise nego Sto moze ocekiva-
ti za uzvrat. Seksualnost, koja navodno daje podstrek celom tom
mehanizmu, postala je obmana, koja se ranije nalazila u odricanju.

7 Vojvotkinja od Lanzea, junakinja istoimenog Balzakovog romana (La Duc-
hesse de Langeais, 1832), koja takode kombinuje koketeriju i hladnokvrno odbija-
nje.

193



107. Ne cherchez plus mon coeur®

Prust, pravi naslednik balzakovske opsesivnosti, kome je svaka
mondenska pozivnica izgledala kao ,Sezame, otvori se“ rekonstrui-
sanog zivota, vodi nas u lavirinte u kojima mu praistorijske glasine
otkrivaju mracne tajne svega §to je blistavo, sve dok se ono, pod nje-
govim suvise bliskim i zadubljenim pogledom, ne ukaze kao dosad-
no i ispucalo. Ali, placet futile (fr., frivolni zahtev),’ zanimanje za
istorijski osudenu aristokratsku klasu, za koju bi svaki burzuj mo-
gao da izracuna da predstavlja visak, to apsurdno rasipanje energije
na rasipnike, biva nagradeno mnogo dublje nego nepristrasna po-
traga za onim $to je relevantno. Obrazac opadanja, po kojem Prust
gradi prikaz svog ,society” (drustva), potvrduje se kao glavni trend
drustvenog razvoja. Ono $to se raspada kod Sarlisa, Sen-Lua i Sva-
na je isto ono $to izostaje kod cele naredne generacije, koja vise nije
u stanju da navede ime poslednjeg pesnika. Ekscentri¢na psiholo-
gija décadence iscrtava negativnu antropologiju masovnog drustva:
Prust daje alergijski prikaz onoga $to je takvo drustvo napravilo od
svake ljubavi. Odnos razmene, kojem je ljubav delimi¢no odolevala
tokom burzoaske epohe, sada ju je potpuno apsorbovao; poslednji
ostaci neposrednosti pali su kao zrtve udaljenosti koja vlada izme-
du svih suparnickih strana. Ljubav se hladi od vrednosti koju ego
pripisuje sebi. Kada uopste voli, to mu izgleda kao da voli vise, a
onaj ko voli vise, gresi. To izaziva podozrenje kod voljene osobe i
on ostaje upucen na samog sebe, obolevajuci od posesivne okrut-
nosti i autodestruktivnih umisljaja. ,Odnos prema voljenoj osobi,
piSe Prust u Le Temps retrouvé (Pronadeno vreme), ,moZe ostati pla-
tonski iz potpuno drugih razloga nego $to su ¢ednost Zene ili ¢ulni
karakter ljubavi, koji ona podsti¢e. Mozda ljubavnik, u neograni-
Cenosti svoje ljubavi, nije u stanju da saceka trenutak ispunjenja s

> Ne trazi vise moje srce”, Charles Baudelaire, stih iz pesme ,Causerie” (Raz-
govor), iz zbirke Les Fleurs de Mal (Cvece zla, 1857-1861).

% Naslov Malarmerove pesme (Placet futile, 1862), iz mladih dana, posveéene
jednoj princezi.

192

do odredenih uvida o raspadanju individualnosti i drustvenoj kri-
zi, ali ontolosku odgovornost za to pripisuje individui kao takvoj,
kao necemu zasebnom i unutrasnjem: odatle osude zbog povrsno-
sti, zbog nedostatka uverenja i supstance, kao njene poslednje reci,
i okretanje nazad, kao jedina uteha. Individualisti kao $to su Haksli
(Aldous Huxley) i Jaspers osuduju individuu zbog njene mehanic-
ke ispraznosti i neuroti¢ne slabosti, ali ta osuda viSe naginje Zrtvo-
vanju individue nego kritici drustvenog principium individuationis
(lat., nacelo individuacije). Njihova polemika, kao poluistina, ve¢ je
u celini neistinita. Oni drustvo vide kao neposrednu koegzistenciju
ljudskih bica, ¢iji stavovi formiraju celinu, a ne kao sistem, koji ne
samo da ih obuhvata i deformiSe ve¢ zadire u samu njihovu ljud-
skost, koja ih je nekada i odredila kao individue. Kroz to iskljuc¢ivo
ljudsko tumacenje stanja kakvo jeste, sirova materijalna stvarnost,
koja ljude prisiljava na neljudskost, prihvata se ¢ak i kada se osudu-
je. U svojim boljim danima, kada je jo§ razmisljala istorijski, burZo-
azija je bila svesna tih medupovezanosti; zaboravila ih je tek kada
se njeno ucenje degenerisalo u zadrtu apologetiku protiv socijali-
zma. Nije mala zasluga Jakoba Burkharta (Jacob Burckhardt) to sto
je u svojoj istoriji gréke kulture povezao eroziju helenisti¢ke indivi-
dualnosti ne samo sa objektivnim opadanjem polisa ve¢ upravo sa
kultom individue: ,Posle smrti Demostena i Fokiona, grad (Atina)
je postao zapanjujuée oskudan u politickim licnostima, ali ne samo
u njima: Epikur, roden 342. pre n. e., u atinskoj kleruhijskoj (voj-
nickoj) porodici iz Samosa, bio je poslednji Atinjanin od svetsko-
istorijskog znacaja“*! Uslovi u kojima individua nestaje, u isti mah
su uslovi neobuzdanog individualizma, u kojima ,sve postaje mo-
guée”: ,Iznad svega, umesto bogova slavljeni su individualci**? To
§to je individua bila oslobodena po cenu podrivanja polisa, umesto
da se on ojaca, eliminisalo je i samu individualnost, dokrajcenu u

*! Jacob Burckhardt, Griechische Kulturgeschichte, Hrsg. von Jakob Oeri. Bd.
4. 3. Aufl,, Stuttgart 1909, str. 515.
* Ibid., str. 516.

173



diktatorskim drzavama, predstavlja model za jednu od sredisnjih
kontradikcija koje su iz XIX veka vodile pravo u fasizam. Betove-
nova muzika, koja se razvija u drustveno posredovanim formama,
asketski nastrojena prema izrazavanju li¢nih osecanja, svesno je is-
punjena snaznim odjecima drustvenih borbi i upravo zbog tog aske-
tizma uspeva da prenese svu punocu i snagu individue. Opet, mu-
zika Riharda Strausa, potpuno u sluzbi individualnih teZnji i posve-
¢ena glorifikaciji samodovoljnog pojedinca, samim tim svodi ovog
drugog na puki receptivni organ trzista, na imitatora proizvoljno
izabranih ideja i stilova. U represivnom drustvu, oslobodenje indi-
vidue nije nesto $to joj ide samo u prilog veé i na stetu. Sloboda od
drustva lisava je snage za slobodu. Naime, ma koliko njeni odnosi
s drugima bili stvarni, ona je, shvatena kao nesto apsolutno, pu-
ka apstrakcija. Ona nema nikakav sadrzaj koji ne bi bio drustveno
odreden, niti bilo kakvo oseéanje koje seze dalje od drustva, koje
bi tezilo tome da prevazide drustvene uslove. Cak bi i hris¢ansko
ucenje o smrti i besmrtnosti, na kojem pociva ideja o apsolutnoj
individualnosti, bilo potpuno prazno, kada ne bi ukljucivalo ¢ove-
Canstvo. Pojedinac koji se nada besmrtnosti, apsolutno i samo za
sebe, tim ograni¢avanjem bi samo do apsurda uvecao nacelo samo-
odrzanja, koje obuzdava samo izreka, ,ko izgubi dusu svoju... taj
ée je spasiti“.*® Na drustvenom planu, to uzdizanje individue na
nivo apsoluta, oznacava prelazak sa opsteg posredovanja drustve-
nih odnosa, koje, kao oblik razmene, nalaze istovremeno ograni-
Cavanje posebnih interesa koji se u njemu ostvaruju, na direktnu
dominaciju, u kojoj vlada najjaci. Kroz to rastakanje svega sto po-
sreduje u samoj individui, zahvaljujuéi ¢emu je ona donekle i bila
drustveni subjekt, individua se osiromasuje, brutalizuje i regresira
na stanje pikog drustvenog objekta. Kao nesto §to se ostvaruje sa-
mo apstraktno, u hegelovskom smislu, individua ukida samu sebe:
svi ti bezbrojni ljudi, koji znaju samo za svoj goli, bezglavi interes,
isti su oni koji kapituliraju ¢im ih neka organizacija i Teror stave

3 Novi zavet, Matej 16:25, Luka 9:24, Marko 8:35.

174

ti u fiokama i na policama; u njima se nerazlucivo prepli¢u proslo
i sadasnje. Niko ne raspolaze njima tako slobodno i samovoljno,
kao §to se veli¢a u naduvanoj frazi Zana Pola. Upravo tamo gde su
stavljene pod kontrolu i opredmecene, tamo gde ih subjekt smatra
potpuno bezbednim, uspomene blede kao tanusne tapete pod jar-
kom sunéevom svetlos¢u. Opet, tamo gde su zadrzale svoju energi-
ju, zasticene onim §to je zaboravljeno, uspomene su ugroZzene kao i
sve §to je zZivo. To je razlog zasto Bergsonovo i Prustovo shvatanje,
upereno protiv postvarenja, po kojem se ono sadasnje, neposredno,
uspostavlja samo kroz secanje, ima stoga ne samo spasiteljsku vec¢ i
paklenu stranu. Kao $to nijedno prethodno iskustvo zapravo ne po-
stoji, ako nije nehoti¢no zapamceno i tako odvojeno od mrtvacke
ukocenosti izolovanog postojanja, tako vazi i suprotno, da nijedna
uspomena nije sigurna, sama po sebi, ravnodu$na prema buduéno-
sti onog koji je gaji; nista proslo nije sigurno od kletve empirijske
sadasnjosti, od toga da postane piika slika maste. NajneZnija uspo-
mena na neku osobu moZe, u skladu sa svojom supstancom, biti
ponistena kasnijim iskustvom. Svako ko je voleo i izdao ljubav, ¢i-
ni nesto loSe ne samo slici onoga $to je bilo veé i simoj proslosti.
S neodoljivom ubedljivoscu, neki nehoti¢ni pokret prilikom bude-
nja, odsutni ton, tiha hipokrizija u uzivanju, uvlace se u secanje i
pretvaraju ono blisko u nesto $to je jos onda bilo tude, kakvo je u
meduvremenu postalo. O¢ajanje ima izraz neceg neopozivog, ne za-
to sto slede¢i put ne bi moglo biti bolje, ve¢ zato §to i samu proslost
gura u svoje Celjusti. Zato je budalasto i sentimentalno pokusavati
da se u blatnjavoj struji sadasnjosti proslost zadrzi ¢istom. Za pro-
$lost nema druge nade, osim da ¢e, potpuno izlozena propasti, opet
izroniti iz nje, kao nesto drugo. Ali, onome ko umire o¢ajan, ceo
zivot izgleda uzaludan.

191



nepodnosljivu stravu. Ljudski Zivot postaje trenutak, ali ne tako $to
ukida trajanje ve¢ time $to tone u niStavnost, svestan svoje uzalud-
nosti naspram lose beskonacnosti samog vremena. U preglasnom
otkucavanju sata, Cuje se ruganje eona si¢usnom rasponu sopstve-
nog postojanja. Sati, koji su vec¢ prosli kao sekunde, pre nego $to
ih je unutra$nji osecaj registrovao, i odneli nas u svom survavanju
sa sobom, govore nam da je, kao i svo se¢anje, na$e unutrasnje is-
kustvo osudeno na zaborav u kosmickoj no¢i. Ljudi su toga danas
prisilno svesni. U stanju potpune bespomoc¢nosti, ono §to je indivi-
dui ostalo od Zivota izgleda joj kao kratak predah na putu do gu-
bilista. Ona viSe i ne oCekuje da prozivi svoj Zivot do kraja. Izgledi
za nasilnu smrt i mucenistvo, koji stoje pred svakim, nastavljaju se
u strahu da su dani odbrojani; da je duZina Zivotnog veka u vlasti
statistike; da je duboka starost postala neka vrsta nepravedne pri-
vilegije, steCene na racun prosec¢nih zivota. Mozda je Zivotna kvota
koju drustvo opozivo dodeljuje veé potroSena. To je strah koji telo
registruje u proticanju sati. Vreme leti.

106. I cvetovi svit

Izreka, verovatno Zan Polova, da su seéanja jedini posed koji
nam niko ne moze oduzeti, pripada zalihi nemo¢nih, sentimental-
nih uteha, po kojima rezignirano povlacenje subjekta u sebe pred-
stavlja upravo ono ispunjenje od kojeg je odustao. Subjekat stvara
sopstvenu arhivu, u kojoj svojim iskustvom raspolaze kao vlasni-
Stvom, ¢ime ga pretvara u nesto potpuno spoljasnje. Minuli unu-
trasnji Zivot pretvara se u namestaj, kao $to je, obrnuto, i svaki
komad bidermajera bio neko secanje pretvoreno u drvo. Ta intéri-
eur (fr., unutrasnjost), u kojoj dusa ¢uva svoju zbirku suvenira i
kurioziteta, sklona je propadanju. Uspomene se ne mogu sacuva-

* Franz Schubert, Trockne Blumen (1823), iz ciklusa pesama Die Schone Miil-
lerin. Stihovi, ,Ihr Bliimlein alle, die sie mir gab“(,I cvetovi svi, koje mi je dala®).

190

pod svoje. Ako se jedini trag neceg ljudskog danas nalazi samo u
individui, koja nestaje, onda je to upozorenje da treba okoncati tu
sudbinu u kojoj se ljudska bi¢a individualizuju samo zato da bi se,
u svojoj izolaciji, mogla potpuno skrsiti. Princip o¢uvanja ostaje
sacuvan samo u svojoj suprotnosti.

98. Zaostavstina

Dijalekticka misao je pokusaj da se prisilni karakter logike ra-
zori njegovim sopstvenim sredstvima. Ali, posto koristi ta sredstva,
dijalekticka misao je u svakom trenutku izloZena opasnosti da i
sdma postane prisilna: ,Jukavstvo uma“ i dalje Zeli da odnese pre-
vagu nad dijalektikom. Postojece ne moze prevazici sebe osim kroz
ono opste, koje, opet, izvire iz postojeCeg poretka. Opste trijumfuje
nad postoje¢im na osnovu njega samog i to je razlog zasto moc ono-
ga §to jeste preti da se reprodukuje u tom trijumfu, uz pomo¢ istog
onog nasilja koje se odbacuje. Kroz apsolutnu vladavinu negacije,
kretanje misli, kao kretanje istorije, postaje, u skladu sa obrascem
imanentne antiteze, nedvosmisleno, isklju¢ivo i neumoljivo pozi-
tivno. Sve se podvodi pod relevantne faze ekonomskog razvoja, u
njegovim glavnim crtama, koje, sa svoje strane, istorijski obliku-
ju drustvo u celini; celokupno misljenje poprima nesto od onoga
$to pariski umetnici zovu le genre chef d’oeuvre (Zanr remek-dela).
To da zlo potice upravo iz strogosti tog razvoja, da je ta strogost
povezana s dominacijom, nije, u svakom sluéaju, eksplicitno nagla-
$eno ni u kritickoj teoriji, koja, kao i ona tradicionalna, spasenje
oc¢ekuje od postepenog progresa. Strogost i totalitet, burzoaski in-
telektualni ideali nuZznosti i opstosti, zaista iznova ispisuju formu-
lu istorije, ali upravo to ukazuje da se drustveno uredenje talozi u
onim uvrezenim, aristokratskim, grandioznim konceptima protiv
kojih su usmereni dijalekti¢ka kritika i praksa. Ako je Benjamin
rekao da je istorija do sada bila pisana iz ugla pobednika i da bi

175



je trebalo pisati iz ugla porazenih,** onda tome mozemo dodati da
spoznaja zaista mora da prikaZe pogubnu linearnost smenjivanja
pobeda i poraza, ali da u isti mah mora posvetiti paznju i onome
$to nije bilo uvuceno u tu dinamiku, $to je ostalo po strani - kao
neki otpadak, takoredi, ili slepa tacka, koja je promakla dijalekti-
ci. U prirodi je porazenog da, u svojoj nemoci, deluje beznacajno,
udaljeno, bizarno. Ono $to prevazilazi vladajuéi poredak nije samo
potencijal koji taj poredak razvija ve¢, u istoj meri, i ono $to se ne
uklapa u zakone istorijskog kretanja. Teorija se bavi onim $to je
iskoseno, neprozirno, neprimeceno, onim §to u sebi unapred nosi
nesto anahrono, ali koje opet ne postaje zastarelo, zato $to uspeva
da nadmudri istorijsku dinamiku. To se najpre moze videti u umet-
nosti. Decje knjige, kao $to su Alisa u Zemlji ¢uda ili Janko Rascu-
panko (Struwwelpeter), o kojima je apsurdno raspravljati da li su
progresivne ili reakcionarne, sadrze neuporedivo recitije istorijske
Sifre nego uzvisene Hebelove drame, s njihovim zvani¢nim temama
tragi¢ne krivice, istorijskih prekretnica, sudbine sveta i individue,
dok Satijevi drski i luckasti klavirski komadi evociraju bljeskove
iskustva o kojima Senbergova $kola, sa svom svojom strogoscéu i
patosom celog muzickog razvoja iz sebe, ne moze ni da sanja. Sa-
ma uzvisenost logickog zakljuc¢ivanja moZe odjednom da poprimi
palanacki karakter. Benjaminovi spisi su pokusaj da se ono §to jo$
nije odredeno grandioznim filozofskim namerama, u¢ini, na uvek
nov nacin, filozofski plodnim. Njegova zaostavstina je zadatak da
se taj pokusaj ne prepusti otudenim, zagonetnim slikama ptike mi-
sli ve¢ da se ono $to je postedeno namera uvede u oblast koncepata:
to je obaveza da se u usto vreme razmislja dijalekticki i nedijalek-
ticki.

* Walter Benjamin, Uber den Begriff der Geschichte (O shvatanju istorije, teza
7, 1940).

176

odbacena osoba postaje ljudsko bice. Kao $to ljubav nepogresivo
izneverava opste u ime pojedinacnog, koje, sa svoje strane, jedino
moze odati pocast opstem, tako se i opste sada fatalno okrece pro-
tiv ljubavi, u obliku autonomije bliZnjih. Upravo odbacenost, preko
koje se opste ponovo namece, pojedincu izgleda kao isklju¢ivanje
iz opsteg; svako ko je ostao bez ljubavi oseéa se napustenim od svih
ito je razlog zasto prezire utehu. U besmislenosti povlacenja osoba
pocinje da oseca neistinost svakog ¢isto individualnog ispunjenja.
Ali, tako se ipak otvara za paradoksalnu svest o opstem: o neotu-
divom i neporecivom pravu da se bude voljen od voljenog bica. Sa
svojom peticijom, bez prava i osnova, obraca se nekoj nevidljivoj
instanci, koja bi iz samilosti trebalo da joj dodeli nesto sto joj ipak
ne pripada. Tajna pravednosti u ljubavi leZi u poniStavanju svih
prava, na koja ljubav odgovara nemim gestom: ,I zato varljiva i
budalasta, ljubav mora biti svuda.

105. Jos cetvrt sata

Besana no¢: tako glasi formula za one mucne sate, koji se raz-
vlace ne sluteéi na kraj ili svitanje, u uzaludnom pokusaju da se
zaboravi na prazno vreme. Ali, pravu stravu donose one besane
no¢i kada se ¢ini da se vreme sazima i jalovo curi kroz prste. Ga-
simo svetlo Zeljni dugih sati poc¢inka, koji mogu doneti olaksanje.
Ali, ne moZemo da smirimo misli i isceljujuéi sokovi no¢i bivaju
procerdani; i taman kada ispod bolnih kapaka konaéno is¢eznu sve
slike, znamo da je prekasno i da ce strasno jutro uskoro svanuti.
Poslednji sati osudenih na smrt verovatno isti¢u na isti nacin, ne-
umoljivo, neiskori$¢eno. Ali, ono $to se otkriva u tom suzavanju
sati jeste obrnuta slika ispunjenog vremena. Ako u ovom drugom
snaga iskustva razbija ¢ini trajanja i okuplja ono proslo i buduce
u sadasnjosti, onda u ubrzanoj, besanoj no¢i puko trajanje izaziva

® Friedrich Holderlin (1770-1843), ,, Trdnen“ (Suze), Gedichte 1800—1804.

189



hoce da direktno, takoreci golim rukama, zgrabi objektivnu iluziju
na koju i sama podseca, dok se apsurdnost poretka sastoji upra-
vo u njegovoj savrsenoj nedirektnosti. Osoba strada kao zrtva da-
ljeg postojanja konteksta obmane. Cak i najgore i najbesmislenije
predstave o dogadajima, najsumanutije projekcije, sadrze nesvesni
napor svesti da uvaZzi ubitacni zakon po kojem drustvo nastavlja
da postoji. Poremecaji su zapravo kratki spojevi u prilagodavanju:
otvoreno ludilo naziva pravim imenom ludilo celine, ali ga pogre-
$no pripisuje drugima, dok je paranoja karikatura ispravnog zivota,
utoliko $to na svoju ruku pokusava da ga u€ini sli¢cnim pogresnom.
I'kao $to u kratkom spoju izbijaju varnice, tako i u stvarnosti ludilo
komunicira s drugim ludilom pomoé¢u munja. Svrha komunikacije
je ubedljiva potvrda manije gonjenja, koja se bolesnoj osobi ruga
kao da je u pravu, ¢ime se ova samo gura jo$ dublje u ludilo. Povr-
Sina zivota se odmah ponovo zatvara i govori joj da nije sve tako
crno i da mora biti luda. Takva osoba subjektivno anticipira uslove
u kojima se objektivno ludilo i bespomo¢nost pojedinaca direktno
mesaju, kao u fasizmu, u kojem diktatura onih s manijom gonjenja
ostvaruje sve strahove od proganjanja kod svojih Zrtava. Zato se
na pitanje da li je prekomerna sumnja, taj bledi, li¢ni odjek istorij-
skih previranja, paranoidna ili realisticka, moZze odgovoriti samo
retrospektivno. Psihologija ne dopire do uzasa.

104. Golden Gate?

Ono $to se budi u osobi koja je uvredena ili odbacena, jeste uvid
ostar kao i neki tezak bol koji pogada telo. Ona shvata da se u naj-
ve¢im dubinama slepe ljubavi, koja o tome ne zna i ima pravo da
ne zna nista, krije teZnja da se ne bude zaslepljen. Pogresila je; na
osnovu tog uvida ona polaZe pravo na istinu i u isti mah je odbacuje,
zato §to se ono za ¢ime zudi moZe dati samo slobodno. U tom bolu,

2 U originalu na engleskom (,Zlatna kapija“).

188

99, Zlatni standard

Medu pojmovima na koje se burzoaska misao svela posle ras-
takanja njenih religioznih formi i formalizacije onih autonomnih,
autentinost zauzima najvise mesto. Ako se od coveka viSe ne mo-
Ze oCekivati niSta obavezujuce, onda bi on, u najmanju ruku, treba-
lo da bude onakav kakav zaista jeste. U identi¢nosti svakog poje-
dinca sa samim sobom, postulat nepotkupljive istine, zajedno sa
glorifikacijom ¢injeni¢nog, prenosi se s prosvecene spoznaje na
etiku. Taj stav dele upravo kriticki nastrojeni, nezavisni mislioci
pozne burZzoazije, zgadeni tradicionalnim rasudivanjem i idealistic-
kim frazama. Ibzenovo presuda Zivotu u laZi, makar i prekrsena,
Kjerkegorovo egzistencijalisticko ucenje, napravili su od autentic-
nosti glavni element metafizike. U Ni¢eovoj analizi, re¢ ,izvorno®
je veé neupitna, postedena daljeg konceptualnog razvoja. Kod pre-
obracenih i nepreobracenih filozofa fasizma, vrednosti kao $to su
autenti¢nost, herojska istrajnost u ,bacenosti“ individualne egzi-
stencije, granicne situacije, na kraju postaju sredstvo za uzurpaciju
religiozno-autoritarnog patosa, liSenog svakog religioznog sadrza-
ja. To vodi ka osudivanju svega $to nije dovoljno robustno, sazdano
od najbolje grade, dakle, Jevreja: nije li ve¢ Rihard Vagner suprot-
stavio izvorni nemacki stil romanskim tricarijama i tako zloupotre-
bio kritiku kulturnog trzista za apologiju varvarstva? Ipak, takva
zloupotreba nije nesto spoljasnje u odnosu na pojam autenti¢nosti.
Danas, kada se ta iznoSena livreja rasprodaje, otkrivaju se poderani
Savovi i zakrpe koji su bili nevidljivo prisutni jo§ u slavnim dani-
ma njegove opozicije. Neistina leZi u podlozi same autenti¢nosti, u
individualnom. Ako je zakon svetskog toka skriven u principium
individuationis (lat., princip individuacije), kao $to su to prepozna-
la dva tako velika antipoda, Hegel i Sopenhauer, onda je intuicija
o kona¢noj i apsolutnoj supstancijalnosti ega postala Zrtva privi-
da, koji stiti postojeci poredak, iako se njegova sustina ve¢ raspada.
Izjednacavanje autenti¢nosti i istine je neodrzivo. Upravo nepoko-
lebljivo samoopazanje — oblik ponasanja koji je Nife nazivao psi-

177



hologijom - to jest, insistiranje na istini o samome sebi, pokazuje,
uvek iznova, jos od prvih svesnih detinjih iskustava, da impulsi ko-
ji se promisljaju nisu sasvim ,pravi®. Oni uvek sadrze neki element
oponasanja, igre, pretvaranja. Teznja da se, kroz uranjanje u vlasti-
tu individualnost, umesto kroz njenu drustvenu spoznaju, dosegne
ono apsolutno postojano, sama bit bica, vodi upravo ka onoj lo-
$0j vecnosti koju je, jos od Kjerkegora, pojam autenti¢nosti trebalo
da odagna. Niko to nije izrazio tako otvoreno kao Sopenhauer. Taj
mrzvoljni predak egzitencijalisticke filozofije i zajedljivi naslednik
velike spekulativne tradicije, poznavao je svaku pecinu i guduru
individualnog apsolutizma. Njegov uvid se nadovezuje na spekula-
tivnu tezu po kojoj individua moze biti samo pojava, a ne i stvar
po sebi. ,Svaka individua®, pise Sopenhauer u jednoj napomeni iz
Cetvrte knjige svog dela Svet kao volja i predstava, ,s jedne strane,
jeste subjekt spoznaje, to jest, komplementarni uslov moguénosti
postojanja celokupnog objektivnog sveta, a s druge, specifi¢ni fe-
nomen volje, iste one koja se objektivizuje u svakoj stvari. Ali, ta
dvostrukost nase sustine ne pociva na nekom jedinstvu koje po-
stoji za sebe: inace bismo bili u stanju da sagledamo sebe u samima
sebi, nezavisno od predmeta spoznaje i volje: ali, to prosto ne moze-
mo da izvedemo; ¢im pokusamo da udemo u sebe i da, okretanjem
spoznaje ka svojoj unutra$njosti, dodemo do potpune samorefleksi-
je, gubimo sebe u beskrajnoj praznini; zaticemo sebe kao kristalnu
kuglu, iz ¢ijih dubina dopire neki glas, ali ¢iji se uzrok ipak ne na-
lazi u njoj; i tako, u Zelji da dosegnemo sebe, hvatamo, s jezom,
samo praznu utvaru.“®® Zato je mitsku zabludu o ¢istom sopstvu s
pravom nazvao nistavnom. To je apstrakcija. Ono $to istupa kao
izvorni entitet, kao monada, posledica je drustvenog razdvajanja
samog drustvenog procesa. Upravo kao nesto apsolutno, individua
je puki odraz vlasni¢kih odnosa. Kroz nju se izrazava iluzorno pra-

* Schopenhauer, Simtliche Werke (GroBherzog Wilhelm-Ernst-Ausgabe).
Bd. 1: Die Welt als Wille und Vorstellung (Svet kao volja i predstava). I. Hrsg. von
Eduard Grisebach. Leipzig o. J. (1920), S. 371 {.

178

103. Mali baksuz!

Ono cega se neko bez razloga plasi, o¢igledno zbog neke opse-
sivne ideje, neodoljivo teZi da se obistini. Pitanje koje neko nikako
ne Zeli da ¢uje, ipak postavlja njegov podredeni, s navodno prijatelj-
skim zanimanjem; osoba koju neko Zeli da drzZi podalje od voljenog
bica, ipak se javlja, makar iz najveée udaljenosti, na osnovu prepo-
ruke iz kruga prekomerno predusretljivih poznanika, odakle vreba
najveca opasnost. Pitanje je u kojoj meri neko sam priziva taj strah;
mozda suvise revnosno ¢utanje samo stavlja to pitanje u usta zlob-
nika; mozda je fatalni susret isprovociran tako §to je od posrednika,
na osnovu budalastog i pogubnog poverenja, traZeno da ne posre-
duje. Psihologija zna da svako ko zamislja nevolju u isti mah i Zudi
zanjom. Ali, za$to mu ona tako lako ide u susret? Nesto u stvarnosti
pogada Zicu paranoidne fantazije i biva njome izobliceno. Latentni
sadizam svih nepogresivo pogada latentnu slabost svih. A fantazija
o proganjanju je zarazna: svako ko se s njome srece kao posmatraé
neodoljivo je naveden da je oponasa. To najlakse uspeva kada neko
pomaze toj fantaziji tako $to radi nesto od Cega drugi zazire. ,Jedna
budala, pravi mnoge” — neizmerni bezdan samoce ludila pokazuje
sklonost ka kolektivizaciji, koja priziva slike ludila u Zivot. Taj pa-
ticki mehanizam harmonizuje se sa onim koji danas preovladuje u
drusdtvu, u kojem oni socijalizovani u o¢ajnic¢koj izolaciji, Zude za
zajedni$tvom 1i zbijaju se u hladne gomile. Tako ludilo prerasta u
epidemiju: sumanute sekte rastu istom brzinom kao i velike orga-
nizacije. To je ritam totalne destrukcije. Ostvarenje manije gonje-
nja izvire iz njene naklonosti prema krvolo¢noj prirodi. Nasilje, na
kojem pociva civilizacija, znaci da svako proganja svakog, tako da
osoba koja pati od manije gonjenja ima samo tu manu $to na onog
do sebe svaljuje nesto sto potice od celine, u beznadeZznom pokusa-
ju da nesamerljivo uéini samerljivim. Ona se mora ope¢i, zato $to

! Der Heidkanbe (1844): balada Fridriha Hebela (Friedrich Hebbel, 1813~
1863), u kojoj se decaku koji zamislja sve moguce nevolje, one obavezno i do-
gadaju.

187



masu mucenja. Osoba mora da gleda ispred sebe, ne moze ni da se
osvrne, a da se ne saplete, kao da bi je sam pogled na njenog pro-
gonitelja, koji joj diSe za vratom, ukoc¢io u mestu. Nekada s ljudi
bezali od opasnosti suvise strasnih da bi stali i suodili se s njima;
oni koji trée za autobusom to ponekad nehoti¢no evociraju. Sao-
bracajni propisi vise ne moraju da se bave divljim zverima, ali to
nije smirilo jurnjavu. Sve to je otudilo burzoasku Setnju. Istina je
postala ocigledna, da nesto nije u redu s bezbednoscu, da se sada
moramo sklanjati pred nekontrolisanim Zivotnim silama, makar to
bila samo vozila. Telo naviknuto na hodanje potice iz dobrih, starih
vremena. Bio je to burZoaski nacin da se negde stigne: fizicka de-
mitologizacija, oslobodena stega obrednog koraka, beskuc¢nickog
lutanja, bezglavog bekstva. Ljudsko dostojanstvo je insistiralo na
pravu na hodanje, na telesnom ritmu neiznudenom naredbom ili
strahom. Izlazak na korzo, Setnja gradom, bili su privatna razonoda,
naslede feudalnih promenada iz XIX veka. Zajedno sa liberalnom
epohom odumire i hodanje, ¢ak i tamo gde se ne voze automobi-
li. Omladinski pokret, koji je s nepogresivim mazohizmom prepo-
znao te tendencije, pobunio se protiv nedeljnih ekskurzija svojih
roditelja i zamenio ih dobrovoljnim usiljenim marSevima, kojima
je dodelio srednjovekovni naziv za putovanje,Fahrt, pri cemu je za
tu svrhu brzo izmisljen i novi model ,forda®“. Mozda bi kult tehni¢-
ke brzine, kao u sportu, trebalo da sakrije nagon za ovladavanjem
strahom, koji treba odagnati od sopstvenog tela i u isto vreme ga
lako prevazici: trijumf sve vece kilometraze ritualno ublazava strah
progonjene osobe. Ali, ako se nekome vikne ,tr¢i, od deteta koje
treba da se vrati po torbu koju je majka zaboravila gore na spratu,
do zatvorenika kome njegovi ¢uvari nareduju da beZi, da bi imali iz-
govor da ga ubiju, drevno nasilje postaje ¢ujno, dok inace necujno
odreduje svaki na$ korak.

186

vo bioloski Jednog da po smislu prethodi drustvenoj celini, iz koje
se moze samo nasilno izdvojiti, a njegova kontingentnost uzima se
za meru istine. Nije stvar u tome da je ego utkan u drustvo ve¢ u
tome da drustvu on duguje svoje postojanje u najdoslovnijem smi-
slu. Sav njegov sadrzaj potice iz drustva ili, u svakom slucaju, iz
njegovog odnosa prema objektu. On postaje sve bogatiji Sto slo-
bodnije razvija i odraZava taj odnos, dok ga njegovo oivi¢avanje i
stvrdnjavanje na nesto iskonsko samo sputavaju, osiromasuju i re-
dukuju. Pokusaji kao sto je Kjerkegorov, u kojima individua traga
za sopstvenom punocom tako Sto se povlaci u sebe, nisu slu¢ajno
zavrsili Zrtvovanjem individue i u istoj onoj apstraktnosti koju je
osudivao u idealistickim sistemima. Autenti¢nost nije nista drugo
nego drsko i tvrdoglavo istrajavanje na monadoloskoj formi, ko-
ju drustveno ugnjetavanje utiskuje u ljudska bica. Sve sto ne zeli
da se sparusi trebalo bi da radije prihvati Zig neutenti¢nosti. Ono
se hrani mimeti¢kim nasledem. Ono $to je ljudsko, neraskidivo je
povezano sa oponasanjem: ljudsko bi¢e postaje ljudsko pre svega
tako §to oponasa druga ljudska bi¢a. U takvom ponasanju, u tom
iskonskom obliku ljubavi, svestenici autenti¢nosti naslu¢uju trago-
ve utopije, koja bi mogla da uzdrma strukturu dominacije. To $to
Nice, ¢ija je refleksija prodrla ¢ak i u koncept istine, dogmatski uz-
mice pred pojmom autenti¢nosti, i pravi od njega ono $to je, najzad,
i hteo da bude, luteranca, a njegov bes protiv glume skrojen je od
istog Stofa kao i antisemitizam koji ga je toliko revoltirao kod vr-
hovnog glumca, Vagnera. Nije trebalo da Vagneru prigovara zbog
glume - naime, svaka umetnost, a naroc¢ito muzika, povezana je
sa scenskom igrom, dok iz svakog Ni¢eovog perioda dopire hilja-
dugodisnji odjek govora iz rimskog Senata — ve¢ zbog glumcevog
poricanja glume. Stavige, nije samo neautenti¢no, koje se predsta-
vlja kao verodostojno, to koje treba osuditi kao laz; pre ¢e biti da
se ono $to je autenticno izokrece u laz ¢im postane nesto autentic-
no, to jest, u trenutku refleksije o samome sebi, kada pokusa da se
uspostavi kao autenti¢no, ¢ime ve¢ iskoracuje izvan identiteta, na
koji u istom dahu polaze pravo. O sopstvu se ne moze govoriti sa

179



ontoloskog stanovista vec¢, u najboljem slucaju, samo sa teoloskog,
u ime onoga §to je oblikovano po slici bozjoj. Svako ko se ¢vrsto
drzi sopstva i odbacuje teoloske koncepte, doprinosi opravdavanju
dijaboli¢ne pozitivnosti, to jest, golog interesa. Od tog interesa sop-
stvo pozajmljuje auru smisla, dok zapovednu vlast samoodrzavaju-
¢eg uma pretvara u pompeznu nadgradnju, dok pravo sopstvo u
svetu postaje ono $to je Sopenhauer veé prepoznao u introspekciji,
utvara. Njegov iluzorni karakter moZe se shvatiti na osnovu isto-
rijskih implikacija pojma autenti¢nosti kao takvog. On u sebi krije
ideju o prvenstvu izvornog nad izvedenim. Alj, to je uvek povezano
s drustvenim legitimizmom. Svi vladajuéi slojevi za sebe tvrde da
su najdrevniji, autohtoni. Celokupna filozofija unutrasnjosti, koja
sebi daje pravo na prezir prema svetu, konacna je sublimacija var-
varske brutalnosti, po kojoj onaj ko je negde stigao prvi ima sva
prava, dok je prvenstvo sopstva lazno isto koliko i prvenstvo onih
koji se u sebi osec¢aju kao na svome. Sve ostaje isto i kada se au-
tenti¢nost vrati na opoziciju izmedu physei (lat., fizickog) i thesei
(lat., vestackog), sa idejom da je ono §to postoji bez ljudskog upli-
va bolje od onoga §to je vestacko. Sto je guséa mreZa onoga $to je
napravio ¢ovek, koja pokriva svet, to se oni koji na tome rade vise
upinju da naglase svoju prirodnost i primitivnost. Otkrice autentic-
nosti je poslednji bedem individualisticke etike, kao odraza masov-
ne industrijske proizvodnje. Tek kada bezbrojne standardizovane
robe, u cilju profita, po¢nu da se predstavljaju kao nesto jedinstve-
no, kristalizuje se ideja, kao antiteza tome, a opet u skladu sa istim
kriterijumom, da je istinski autenti¢no samo ono $to se ne moze re-
produkovati. Prethodno se pitanje autenti¢nosti intelektualnih do-
stignuca postavljalo veoma retko, kao i pitanje originalnosti, koja
je bila nepoznata jo$ u Bahovo doba. Obmana autenti¢nosti potice
iz burzoaskog slepila za proces razmene. Ono §to izgleda izvorno,
jeste ono na Sta se robe i druga sredstva razmene mogu svesti, pre
svega, zlato. Autenti¢nost, apstrahovana kao udeo plemenitog me-
tala, postaje fetis, kao i zlato. Oboje se tretiraju kao podloga, iako su
zapravo samo drustveni odnos, dok zlato i autenti¢nost izrazavaju

180

ona mora da mukotrpno osvaja prostor okupiran mastom: mora se
¢ak nauciti i patnji. Dodir sa ne-egom, teznja koja navodno jedva
uznemirava one kasno sazrele, kod prerano sazrelih postaje hitna
potreba. Narcisisticko usmerenje nagona, na koje ukazuje prevlast
maste u njihovom iskustvu, upravo je ono $to odlaze njihovo sa-
zrevanje. Tek kasnije, s nasilnickom grubos§cu, one prolaze kroz si-
tuacije, strahove i strasti, nekada uveliko ublazene mastom, koji
se onda, u sukobu s njihovim narcisizmom, menjaju u nesto bo-
lesno prozdiruce. Rano sazrele osobe tako postaju lak plen onoga
Sto je detinjasto, kojim su jednom ovladale suvise lako, a koje sa-
da dolazi da naplati svoj dug; one postaju nezrele, dok oni drugi,
koji su u svakoj fazi bili tacno ono $to se od njih ocekivalo, ¢ak i
budalasti, postaju zreli; i oni su ti koji sada ne nalaze opravdanje
za silu koja je tako prekomerno opsedala one nekada zrelije. Njih
muce strasti; suviSe dugo uljuljkivane sigurnoséu svoje autarhije,
one se sada bespomo¢no teturaju tamo gde su nekada gradile svoje
kule u vazduhu. Ne treba da ¢udi to $to rukopis prerano sazrelih
ukazuje na njihove infantilne crte. Oni su neprijatnost za prirodni
poredak stvari, a pakosno zdravlje se hrani opasnostima koje im
prete, dok drustvo zazire od njih, kao od vidljive negacije jednadci-
ne koja uspeh povezuje s naporom. Ono $to se desava u njihovoj
unutra$njoj ekonomiji, jeste nesvesna, a opet neumitna kazna, zbog
onoga na ¢emu im se oduvek zavidelo. Ono $to im se nekada nudi-
lo, s laznom dobrodusnos¢u, sada se otkazuje. Cak i u psiholoskoj
sudbini, uvek je tu neki autoritet koji pazi da sve bude naplaceno.
Individualni zakon je slagalica razmene ekvivalenata.

102. Uvek jos malo sporije napred

Jurnjava ulicom poprima izraz uzasa. Sam pokusaj da se izbegne
pad oponasa padanje Zrtve. Drzanje glave, koja bi htela da ostane
uspravna, podseca na davljenika; napete crte lica podsecaju na gri-

185



Treci deo

1946-1947

Avalanche, veux-tu m’emporter dans ta chute?
(,Sa mnom, o lavino, niz strminu kreni!“)
— Bodler

(Charles Baudelaire,Le Gotit du néant®, Les Fleurs du
Mal, 1857. ,Zelja za nistavilom®, Cvece zla, Beograd:
Rad, 1973, str. 73. Prevela Dunja Robic.)

101. Biljka iz staklenika

Price o rano ili kasno sazrelim osobama, Cesto pracene Zeljom
za smrcu onih prvih, nisu pouzdane. Ko se razvije rano, Zivi u i$ce-
kivanju. Njegovo iskustvo je apriorno; to je intuitivna osecajnost,
koja kroz slike i re¢i napipava ono §to ce se kroz stvari i ljudska
bica ostvariti tek kasnije. Takva slutnja, zasi¢ena, takoreci, sama
sobom, okrece se od spoljasnjeg sveta i svom odnosu prema nje-
mu pozajmljuje boju neceg neuroti¢no razigranog. Ako je prerano
sazrela osoba nesto viSe od vlasnika sposobnosti, onda ona mora
da se obuzdava, $to je prisila koju su normalne osobe sklone da
maskiraju kao moralni imperativ. Za svoj odnos prema stvarima

184

samo zamenljivost, uporedivost stvari: oni ne postoje za sebe, veé
za druge. Neautenti¢nost autenti¢nosti izvire iz ¢injenice da ona, u
drustvu kojim vlada razmena, mora da glumi ono $to zastupa, a da
nikada ne mozZe biti uistinu takva. Apostoli autenti¢nosti, u sluzbi
vlasti koja sada podstice cirkulaciju, izvode ples s velovima novca
na njenom pogrebu.

100. Sur ’Eau*®

Na pitanje $ta je cilj oslobodenog drustva, obi¢no stize odgo-
vor kako je to ostvarenje ljudskih moguénosti ili bogatstvo Zivota.
Ma koliko to pitanje bilo u isti mah nelegitimno i neminovno, is-
to tako neminovan je i taj odbojni, teatralni odgovor, koji priziva u
secanje socijaldemokratski ideal li¢nosti iz devedesetih godina XIX
veka, bradate naturaliste, resene da Zive punim plu¢ima. Nezno ¢e
biti samo ono najgrublje: to §to viSe niko nece biti gladan. Sve osta-
lo bilo bi primenjeno na ljudsko stanje u skladu s ljudskim potre-
bama, na ponasanje oblikovano po uzoru na proizvodnju, koja je
sama sebi cilj. Utopijska slika nesputanog, energi¢nog, kreativnog
ljudskog bi¢a zarazena je fetiSizmom robe, koji burZzoasko drustvo
isporucuje zajedno sa inhibicijama, osecanjem bespomo¢nosti i ste-
rilnom monotonijom. Pojam dinami¢nosti, koji upotpunjuje burzo-
asku ,aistori¢nost®, uzdignut je na nivo apsoluta, iako se i dalje,
kao antropoloski odraz zakona proizvodnje, u oslobodenom dru-
$tvu mora kriticki suo€iti sa potrebom. Ideja o nesputanom delanju,
o neprekidnom stvaranju, o jedroj nezasitosti, o slobodi kao inten-
zivnoj aktivnosti, hrani se burzoaskim shvatanjem prirode, koje je
oduvek sluzilo tome da opravda drustveno nasilje kao nesto neopo-
zivo, kao sastavni deo zdrave vecnosti. Upravo zato, a ne zbog neke

* Fr,. ,Na moru*“ ili ,Na vodi: naslov knjige Mopasanovih pri¢a o jedrenju
Mediteranom (Guy de Maupassant, Sur I’Eau, 1888; Gi de Mopasan, Na vodi, Knji-
zara Zdravka Spasojevica, Beograd, 1921, preveo Marko Car, Zadar, 1917).

181



navodne teZnje ka uravnilovci, pozitivni nacrti socijalizma, koje je
Marks odbijao, ostali su ukorenjeni u varvarstvu. Ono od ¢ega treba
zazirati nije pad ¢ovecanstva u dokono izobilje, ve¢ divljacko Sire-
nje necega $to pod maskom univerzalne prirode ostaje drustveno
- kolektiviteta opsednutog slepom, mahnitom aktivno$c¢u. Naivna
pretpostavka o nedvosmislenoj tendenciji razvoja ka stalnom po-
vetanju proizvodnje i sima je deo tog burZzoaskog karaktera, koji
dopusta razvoj u samo jednom pravcu, zato $to je, integrisan u to-
talitet kojim dominira kvantifikacija, on neprijatelj kvalitativne ra-
zlike. Ako oslobodeno drustvo zamislimo kao slobodno upravo od
takvog totaliteta, onda vidimo da opsti obrisi tog rasporeda imaju
malo toga zajednickog s povecanjem proizvodnje i njenim ljudskim
odrazima. Ako nesputane osobe nisu uvek i najprijatnije, niti ¢ak
najslobodnije, onda drustvo oslobodeno stega moze doc¢i na ideju
da ¢ak ni proizvodne snage nisu krajnja osnova ljudskih bi¢a, veé¢
njen istorijski oblik prilagoden zahtevima robne proizvodnje. Mo-
zda Ce istinskom drustvu dosaditi razvoj; mozda ¢e, u svojoj slobo-
di, ono ostaviti moguénosti neiskoriscenim, umesto da pod sumanu-
tom prisilom juri$a na udaljene zvezde. Covecanstvo koje vise nece
znati za oskudicu, pocece da stice predstavu o varljivoj i jalovoj pri-
rodi svih dotada$njih aranzmana za izbegavanje oskudice, koji su
bogatstvo koristili samo zato da bi oskudicu reprodukovali na jo$
Sirem planu. I simo uZzivanje bice time preobraZzeno, kao $to se i nje-
gov obrazac u sada$njem poretku ne moze razdvojiti od aktivnosti,
planiranja, nametanja necije volje, potc¢injavanja. Rien faire comme
une béte (,Ne raditi nista, kao Zivotinja“), lezati na obali i gledati
smireno u nebesa, ,biti, niSta viSe, bez ikakvog daljeg odredenja ili
ostvarenja“,*’ moglo bi zameniti proces, delanje, izvrsavanje i tako
istinski ostvariti obeéanje dijalekticke logike, da ¢e na kraju kulmi-
nirati u svom izvoru. Nijedna apstraktna ideja nije bliZza ostvarenoj
utopiji od ve¢nog mira. Svedoci progresa, kao $to su bili Mopasan i

¥ G. W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, I: Die Lehre vom Seyn (Nauka logike,
Prva knjiga, ,Uéenje o bi¢u), 1812.

182

Sternhajm,*® pomogli su da se ta namera izrazi, stidljivo, na jedini
nacin koji joj njena krhkost dopusta.

*® Carl Sternheim (1878-1942), nemacki dramaturg, koji je napisao niz sati-
ri¢nih komedija o vilhelmovskoj Nemackoj, u stilu sli¢cnom Mopasanovom.

183



i¢i da gledas Slepog misa. UCestvovati u tradiciji zna-
¢i: doziveti umetnicko delo kao nesto potvrdeno, pri-
znato; deliti reakcije onih koji su ga videli ranije. Kada
toga vise nema, delo se otkriva u svoj svojoj nagosti i
manjkavosti. Zaplet, od rituala, postaje idiotizam; mu-
zika, od kanona smislenih fraza, postaje jednoli¢na i
bljutava. Delo zaista vise nije tako lepo. Odatle masov-
na kultura izvlaci svoje pravo na prilagodavanje. Sla-
bost svake tradicionalne kulture izvan njene tradicije,
sluzi kao izgovor da se ona poboljsa i time varvarski
unakazi.

Ono §to velika umetnicka dela ¢ini ute$nim ne lezi to-
liko u onome $to govore ve¢ u tome §to uspevaju da
prkose postoje¢em. Nada se najpre moze pronaci me-
du neute$nima.

Kafka: solipsista bez ipse. (Lat., sebe.)

Kafka je bio strastveni ¢italac Kjerkegora, ali sa egzi-
stencijalistickom filozofijjom ima veze samo ako se mo-
Ze govoriti o ,uniStenim egzistencijama®.

Nadrealizam kr$i promesse du bonheur (fr., obeéanje
srece). On Zzrtvuje privid srece, u svakoj prenetoj za-
okruZenoj formi, ideji o njenoj istini.

144. Carobna frula

Ona kulturno konzervativna ideologija, koja prosvetiteljstvo i
umetnost dovodi u prostu opoziciju, pogre$na je i zato Sto ne uvi-
da udeo prosvetiteljstva u genezi lepog. Prosvetiteljstvo nije samo
rastvorilo sve kvalitete koji su prianjali uz lepo, ve¢ je istovreme-
no uspostavilo sam kvalitet lepote. Nekoristoljubivo uZivanje koje

260

me $to prenapreze sve distance, on tezi izmirenju. To je razlog zasto
ponasanje monomana nalazi neko opravdanje u svom predmetu. U
sferi svakodnevnih interakcija, za koju je kapriciozno vezan, sve
aporije laznog Zivota opet se vracaju i njegova tvrdoglavost mora
da prihvati stvarnost, s tom razlikom $to konfliktu, koji se inace
nalazi van njegovog dometa, sada moZe da pride pragmati¢no, na
strog i nesputan nacin. S druge strane, privatni zivot onog koji se
svojim reakcijama konformira s drustvenom stvarnos$cu, bezobli-
¢an je u istoj meri kao i njegova procena odnosa moc¢i, koja takvom
Zivotu namece svoj oblik. Takve osobe su sklone da se svaki put ka-
da umaknu kontroli spoljasnjeg sveta, kada se osete na svome, u
prosirenom domenu vlastitog ega, ponasaju bezobzirno i okrutno.
Na onima koji su im bliski one se svete zbog svih stega i odricanja
od direktnog ispoljavanja agresije, koje su im nametnuli oni koji su
im najdalji. Prema onima spolja, prema objektivnim neprijateljima,
ponasaju se ljubazno i u¢tivo, dok na prijateljskom terenu pokazuju
hladno¢u i neprijateljstvo. Tamo gde ih civilizacija kao samoodrza-
nje ne prisiljava na civilizaciju kao ljudskost, one daju oduska svom
besu protiv nje i odbacuju vlastitu ideologiju doma, porodice i za-
jednice. To je ono ¢emu se suprotstavlja mikrologicki zaslepljeni
moral. U opustenoj familijarnosti i bezobli¢nosti, on vidi samo iz-
govor za nasilje, poziv da budemo dobri jedni prema drugima, samo
zato da bi svako mogao da bude zao koliko mu drago. On podvrga-
va intimnu sferu kriti¢kim zahtevima, zato $to intimnosti otuduju,
pokusavaju da dotaknu neizmerno delikatnu auru drugog, koja ga
jedino moze krunisati u subjekt. Tek kroz uvazavanje udaljenosti
od onog pored nas, njegova neobi¢nost se ublazava: ona postaje
svest. Medutim, tvrdnja o nepomucenoj, ve¢ ostvarenoj bliskosti,
direktno poricanje svake neobi¢nosti, ¢ini krajnju nepravdu onom
drugom, utoliko §to doslovno negira i njega kao posebno ljudsko
bice i ono §to je ljudsko u njemu, i tako ga ,ubraja®, ukljucuje u po-
pis vlasnistva. Svuda gde se neposrednost nametne i ukopa, stetno
posredovanje drustva se podmuklo potvrduje. Pitanju neposredno-

209



sti moze se prici samo kroz najoprezniju refleksiju. To se isprobava
u najmanjim stvarima.

117. Il servo padrone®*

Zatupljujudi poslovi, koje vlastelinska kultura nameée nizim
klasama, mogu se obavljati samo po cenu neprekidne regresije.
Upravo ono §to je u njima neuobliceno jeste proizvod drustvene
forme. Varvare, koje sama proizvodi, kultura je stalno koristila
da bi sacuvala svoju varvarsku prirodu. Fizi¢ko nasilje, na ko-
jem pociva, vlast prepusta potinjenima. I dok im se dopusta
da daju oduska svojim izvitoperenim nagonima, kroz ono $to
se kolektivno smatra opravdanim i ispravnim, oni ipak uce da
udovolje gospodi u svemu 3to je ovoj potrebno da bi uzivala u
svom gospodstvu. Samovaspitanje vladajuce klike, sa svojom
disciplinom, guSenjem svakog neposrednog impulsa, cini¢nim
skepticizmom i slepom Zeljom za komandovanjem, ne bi bilo
moguce kada tlacitelji, preko unajmljenih potlacenih, ne bi sami
sebe makar malo podvrgnuli ugnjetavanju kojem podvrgavaju
druge. To je verovatno razlog zasto su psiholoske razlike izmedu
klasa mnogo manje od onih objektivno-ekonomskih. Harmonija
izmedu nepomirljivih sluzi produzavanju loSeg totaliteta. Prosta-
kluk nadredenih i razdrazljivost podredenih dobro se slazu. Od
slugu i guvernanti, koji maltretiraju decu iz dobrih kuéa da bi ih
poducdili Zivotu, preko uditelja iz Vestervalda, koji, pored toga $to
ucenicima zabranjuju upotrebu stranih reéi, ubijaju u njima svako
uzivanje u jeziku, do sluzbenika i ¢inovnika koji pustaju ljude da
stoje u redovima, i podoficira koji gaze po njima, stize se pravo
do mucitelja Gestapoa i birokrata za gasne komore. Nadredeni

11 servo pardone: it., ,sluga gospodar®. Aluzija na naslov komi¢ne opere
Dovanija Pergolezija (Giovanni Pergolesi, 1710-1736), La serva padrone (Sluzavka
gospodarica, 1733).

210

Posto umetnicka dela ipak poticu od fetisa — da li umet-
nike treba kriviti ako se prema svojim tvorevinama od-
nose pomalo fetisisticki?

Umetnicka forma koja je, kao prikazivanje ideje, od
pamtiveka polagala pravo na najvisi stepen spirituali-
zacije, drama, u isti je mah, po svojim najdubljim pret-
postavkama, neizostavno upuéena na publiku.

Kao sto, prema Benjaminu, slikarstvo i skulptura pre-
nose nemi jezik stvari u visi, ali opet slican jezik, tako
bi se i za muziku moglo re¢i da spasava ime kao Cist
zvuk — ali, po cenu njegovog razdvajanja od stvari.

Mozda bi se striktno i Cisto shvatanje umetnosti mo-
glo izvu¢i samo iz muzike, dok velika poezija i veliko
slikarstvo — tacnije, najvete — nuzno nose sa sobom
nesto materijalno, Sto seze dalje od estetskih granica,
nerazre$eno u autonomiji forme. Sto je neka estetika
dublja i logicki doslednija, utoliko se manje moze pri-
meniti na, recimo, znacajne romane iz XIX veka. Hegel
je uocio taj momenat u polemici sa Kantom.

Uverenje koje $ire neki esteticari, da umetnicko delo,
kao predmet neposrednog opaZanja, treba shvatiti sa-
mo na osnovu njega samog, nije ispravno. Ono ostaje
ograniCeno, i to ne samo kulturnim pretpostavkama
svakog dela, njegovim ,jezikom®, koji mogu da prate
samo upuceni. Cak i tamo gde nema tih tesko¢a, umet-
nicko delo zahteva nesto vise od toga da mu se samo
prepustimo. Svako ko Zeli da otkrije da je Slepi mis’?
nesto lepo, mora znati da je to Slepi mis: majka mu mo-
ra objasniti da nije re¢ o krilatoj Zivotinji ve¢ o kosti-
mu; mora upamtiti da mu je neko rekao: sutra mozes

72 Die Fledermaus (Slepi mis, 1874), opereta Johana Strausa Mladeg (Johann

Baptist Strauss, 1825-1899).

259



izraze ono §to jo$ nije iscrpljeno komunikacijom. Ali, one, nepo-
vratno, podlezu potopu koji je zadesio jezike u kojima su nekada
stajale uspravno. Samo u izlomljenom obliku, usred oblasti komu-
nikacije, od koje se ne mogu proizvoljno razdvojiti, one oznacavaju
distancu i stilizaciju, takoreéi inkognito, i bez privilegija, sve dok
talas snova ne spere bespomocne stihove, kao u Traklovoj poeziji.
Nije slu¢ajno to $to je epoha slobodnog stiha bila Francuska revo-
lucija, prvi nastup ljudskog dostojanstva i ravnopravnosti. Ali, zar
svesna procedura takvog stiha nije slicna zakonu, kojem se jezik
apsolutno povinovao, u svojoj nesvesnoj istoriji? Nije li svaka ve-
Sto oblikovana proza zapravo sistem slobodnih stihova, pokusaj da
se obezbedi zaklon za ¢aroliju apsolutnog i negaciju njegove pojav-
nosti, nastojanje duha da sacuva metafizicku snagu izraza pomoéu
sopstvene sekularizacije? Ako je tako, onda ¢e tracak svetlosti pa-
sti na sizifovski posao koji je svaki prozni pisac preuzeo na sebe,
posto je demitologizacija sada presla u destrukciju samog jezika.
Jezicki donkihotizam je postao zapovest, zato $to svaka receni¢na
struktura utice na to da li jezik kao takav, od pamtiveka dvosmi-
slen, podleze trgovackom duhu i osvestanoj lazi, koji su deo njega,
ili pravi od sebe sveti tekst, tako Sto ¢e se pokazati krhkim pred
onim sakralnim elementom od kojeg Zivi. Proza se asketski zatva-
ra za poeziju, da bi prizvala pevanje.

143. In nuce’!

Zadatak umetnosti danas jeste da unese haos u pore-

dak.

Umetnicka produktivnost je sposobnost da se bude ho-
timi¢no nehotican.

Umetnost je ¢arolija oslobodena lazi da je istina.

" Lat., ukratko.

258

rado izlaze u susret potrebi da se podredenima dodeli pravo na
nasilje. Svako ko zazire od dobrog vaspitanja, bezi u kuhinju i
odusevljava se sofnim izrazima kuvarica, ¢ime potajno odbacuje
princip dobrog ku¢nog vaspitanja. Prefinjene privlace prostaci,
Cija sirovost varljivo obetava ono §to im njihova vlastita kultura
uskracuje. Oni ne shvataju da je prostacko, u kojem oni vide nesto
anarhi¢no, samo refleksna reakcija na prinudu, kojoj pokusavaju
da se suprotstave. Ono $to posreduje izmedu klasne solidarnosti
viSe klase i njenog podilaZenja delegatima iz niZe klase jeste njeno
opravdano osecanje krivice prema siroma$nima. Ali, svako ko je
naucio kao da se prilagodi neprihvatljivom, koga je ono ,tako se
to ovde radi“ prozelo do srzi, na kraju i sam postaje takav. Betel-
hajmovo zapaZanje o poistoveéivanju Zrtava nacistickih logora sa
svojim krvnicima® povlaéi za sobom osudu najvisih rasadnika
drustvene hortikulture, engleske ,public school® (drzavne skole)
i nemacke vojne akademije. Apsurd ovekoveluje samog sebe:
dominacija se prenosi preko potlacenih.

118. Stalno sve nize?°

Privatni odnosi izmedu ljudi kao da su oblikovani po uzoru na
industrijsko ,bottleneck” (usko grlo). Cak i u najmanjoj zajednici,
nivo odreduju njeni najpodredeniji ¢lanovi. Svako ko u nekom raz-
govoru kaZe nesto $to je van dometa makar jedne osobe, ispasée
netakti¢an. U ime ljudskosti, razgovor se ograni¢ava na ono najo-
¢iglednije, najdosadnije i najbanalnije, ako je prisutno samo jedno
neljudsko lice. Posto je svet oduzeo ljudima mo¢ govora, oni koji-
ma se ne moze obratiti su u pravu. Oni samo treba da se uporno

% Bruno Bettelheim (1903-1990), 1943, ,Individual and Mass Behavior in
Extreme Situations®, Journal of Abnormal and Social Psychology, 38: 417-452.

% Hinunter und immer weiter..: Stihovi iz Subertove pesme Wohin?, iz ci-
klusa Die schone Miillerin (Op. 25, D 795), 1824.

211



drze svojih interesa i prirode, da bi prevagnuli. Cinjenica da oni
drugi, koji uzalud pokusSavaju da ostvare kontakt, na kraju prela-
ze na molecivi ili nagovarajuci ton, ¢ini ih slabijim. Posto ,bottle-
neck” ne priznaje nikakvu instancu visu od ¢injeni¢nog, dok misao
i govor nuzno spadaju u takvu instancu, inteligencija se preokrece
u naivnost i to je ono §to budale uzimaju za nepobitnu ¢injenicu.
Opsta privrzenost pozitivnom deluje kao sila teze koja sve vuce na-
dole. Svoju nadmo¢ nad suprotnim impulsima ona pokazuje tako
$to odbija da se njima uopste bavi. Oni koji se vise isticu, koji ne
7ele da nestanu, ostaju strogo ograniceni misljenjem nepromislje-
nih. Ovi drugi vise ne Zele da ih opterecuje nemirna svest. Mental-
na slabost, uzdignuta u univerzalni princip, postaje Zivotna snaga.
Formalisticko, administrativno bavljenje problemima, razdvajanje
po fiokama svega §to je po svojoj prirodi nerazdvojivo, tvrdoglavo
insistiranje na proizvoljnim, potpuno neutemeljenim misljenjima,
ukratko, praksa postvarivanja svakog stadijuma neuspesnog formi-
ranja ega, izvlaci taj ego iz procesa iskustva, koji onda istupa sa svo-
jim ,takav sam ti ja“, kao ne¢im dovoljnim za osvajanje nepobedive
pozicije. Oni mogu da racunaju na pristanak drugih, sli¢no defor-
misanih osoba, kao na vlastitu prednost. U cini¢nom insistiranju
na sopstvenim manama krije se intuicija da u ovoj fazi objektivni
duh likvidira subjektivno. Takvi su ,down to earth” (prizemni) kao
i njihovi zooloski preci, pre nego $to su se uspravili na zadnje noge.

119. Ogledalo vrline

Dobro je poznato kako se ugnjetavanje i moral susti¢u u odri-
canju od nagona. Ali, nije stvar u tome da moralne ideje samo poti-
skuju druge ve¢ i da neposredno proistic¢u iz postojanja ugnjetaca.
Pojmovi dobrog i bogatog preplicu se u grékom jeziku jos od Ho-
mera. ,,Kalokagatija“,27 koju su humanisti preneli u moderna dru-

?7 Gr., spoj lepog i dobrog, eticko-vaspitni ideal starih Grka.

212

nje prelazi u Cisto, specifi¢no odredenje objekta. Pisac mora dobro
da pazi da svaka re¢ zna¢i samo to i nista drugo, da ne skrece po-
gled, da se drzi teme, izbegava svaki obrt i strpljivo osluskuje sta
jezik, sam po sebi, trpi, a $ta ne. One koji se, uprkos svemu, plase
da ne zaostanu za duhom vremena i ne zavrse na smetlistu odbace-
ne subjektivnosti, treba podsetiti da se ono najaktuelnije i ono $to
je, po svom sadrZaju, progresivno, vise ne poklapaju. U poretku ko-
ji likvidira moderno kao nazadno, ta nazadnost, jednom osudena,
moZe doéi do istine preko koje se kotrlja istorijski proces. Posto se
viSe ne moZe izre¢i nijedna istina koja bi bila u stanju da ispuni
subjekt, anahronizam postaje uto¢iste modernog,.

142. Tome sledi nemacki poj’°

Umetnici kao Stefan George (Stefan George) odbacivali su slo-
bodni stih kao nizu, hermafroditsku formu, izmedu vezanog stiha
i proze. Njih pobijaju Gete i Helderlin, u svojim poznim himnama.
Njihovo tehni¢ko oko uzima slobodni stih doslovno. Gluvi su za
istoriju koja utiskuje njegov izraz. Tek u periodu svog opadanja, slo-
bodni stihovi postaju samo redovi proze, ispisani jedni ispod dru-
gih, u povisenom tonu. Tamo gde se pojavljuje kao forma s vlasti-
tom sustinom, slobodni stih dolazi iz vezanog stiha, koji seze dalje
od subjektivnosti. On okreée patos vezanog stiha protiv njega sa-
mog, kao striktna negacija najstriktnijeg, kao sto je i muzicka pro-
za, oslobodena simetrije osmotaktnog metra, duznik neumoljivih
principa konstrukcije, sazrelih kroz artikulaciju pravilne tonalno-
sti. U slobodnom stihu, krhotine umetni¢ki nerimovanih antic¢kih
strofa pronalaze svoj glas. One se prelivaju u nove jezike kao ne-
Sto tude, i upravo zahvaljujudi toj tudini iz koje dolaze, sluze da

7 Poslednji stihovi Helderlinove poeme Patmos (,Dem folgt deutscher Ge-
sang®, 1803). Prev., Miodrag Pavlovié¢, Pesnistvo evropskog romantizma, Prosveta-
Nolit, Beograd, 1982, str. 65.

257



je to bilo jos samo u neka bezazlenija vremena, kada je izbegavalo
svakodnevni jezik. To §to su ljudska bi¢a apsorbovana u totalitet, a
da nisu potpuno ovladala totalitetom, ¢ini institucionalizovane for-
me govora ispraznim isto koliko i naivno individualne valeurs (fr.,
vrednosti), pri ¢emu su pokusaji da se one primene u knjizevnom
mediju jednako jalovi: to je samo uvezbana poza nekog ko nije u
stanju da prodita dijagram. Kolektivni jezik, primamljiv piscu koji
podozreva od svoje izolacije kao od romantizma, nije niSta manje
romanticarski: on uzurpira glasove onih u ¢ije ime uopste ne moze
da govori, kao jedan od njih, zato $to je njihov jezik, zbog postva-
renja, toliko razdvojen od njih, isto kao i oni jedni od drugih; zato
$to je savremeni oblik kolektivnog sam po sebi ostao bez reci. Da-
nas nijedan kolektivitet, za koji se smatra da izrazava subjekt, nije
i sam subjekt. Svako ko ne pristaje na diktat zvani¢nih slavopoj-
ki na proslavi oslobodenja, pod nadzorom totalitaraca, i uzima za
ozbiljno ono $to je Roze Kajoa (Roger Caillois) dovoljno dvosmisle-
no nazvao aridité (fr., isusenost),* doZivljava objektivnu disciplinu
isklju¢ivo kao lisavanje, koje za uzvrat ne dobija neku konkretnu
opstost. Kontradikcija izmedu apstraktnosti tog jezika, koji zZeli da
raskrsti s burzoaskom subjektivnoséu, i njegovih izrazito konkret-
nih objekata, ne lezi u nesposobnosti autora ve¢ u istorijskoj anti-
nomiji; naime, u tome §to subjekt Zeli da sebe ustupi kolektivitetu,
a da se pri tom ne ukine. Upravo zato njegovo odricanje od privat-
nog ostaje nesto privatno, himeri¢no. Njegov jezik, na svoju ruku,
oponasa strogu konstrukciju drustva i umislja kako bi i sam beton
mogao naterati da progovori. Za kaznu, neodobreni zajednicki je-
zik stalno pravi faux pas (fr., pogresne korake), kao ¢injeni¢nost na
Stetu Cinjenica, ne mnogo drugacdije od burzuja, od trenutka kada
su presli na visokoparni stil. Logi¢an zakljucak slabljenja nijanse
nije ni tvrdoglavo istrajavanje na propalim formama, niti njihovo
potpuno iskorenjivanje, ve¢ da se u njihovom nijansiranju, gde god
je to moguce, predu sve granice, do tacke u kojoj subjektivno sence-

0 Roger Caillois, ,L’aridité, Mesures. Cahiers trimestriels, no. 2, Paris, 1938.

256

Stava, kao model estetsko-eticke harmonije, uvek je snazno nagla-
Savala vlasnistvo, a Aristotel u Politici otvoreno navodi spoj unu-
trasnje vrednosti i statusa u definiciji plemstva, kao ,nasledenog
bogatstva, povezanog sa izvrsnoséu®. Koncept polisa iz klasi¢nog
perioda, u kojem su unutrasnje i spoljasnje bite, punovaznost in-
dividue u gradu-drzavi i njeno sopstvo, bili potvrdeni kao celina,
dopustao je dodeljivanje moralnog statusa bogatstvu, ne izazivaju-
¢i pri tom grubo podozrenje, ¢ime se ve¢ tada uklapao u doktrinu.
Ako je vidljiv uticaj na postojeée stanje mera ljudskog bic¢a, onda
se ona moze dosledno primeniti samo na materijalno bogatstvo,
koje opipljivo potvrduje taj uticaj kao karakteristiku osobe, buduéi
da se za njenu materijalnu supstancu, kao u poznoj Hegelovoj fi-
lozofiji, pretpostavlja da se sastoji u njenom uces¢u u objektivnoj,
drustvenoj supstanci. Hriscanstvo je bilo prvo koje je negiralo to
poistovecivanje, u izreci da je ,lakse kamili kroz iglene usi proci ne-
goli bogatome u Carstvo Bozije uéi®. Ali, posebna teoloska nagrada
za dobrovoljno siromastvo ukazuje koliko duboko opstom svescu
dominira etos vlasni$tva. Nepokretno vlasnistvo treba razlikovati
od nomadskog nereda, protiv kojeg su uperene sve norme; biti do-
bar i imati dobra, podudara se od pocetka. Dobri ljudi su oni koji
kontroli$u sebe kao svoje vlasnistvo: njihova autonomna priroda je
oblikovana prema materijalnoj snazi. Prema tome, bogate ne treba
osudivati kao nemoralne - taj prigovor odavno sluzi kao armatura
politickog ugnjetavanja — veé ih pre treba uéiniti svesnim da za dru-
ge oni predstavljaju moralnost. Ona je odraz imetka. Dobrostojeci
su dobri, to je sastojak maltera koji povezuje svet: uporni privid te
istovetnosti sprecava sukob moralnih ideja s drustvenim poretkom,
u kojem su bogati ispravni, pri ¢emu je u isto vreme nemogucée poj-
miti konkretne odredbe moralnosti odvojeno od bogatstva. Sto se
pojedinac i drustvo kasnije viSe razilaze u sukobu interesa i sto se
pojedinac viSe prepusta samom sebi, utoliko se upornije drzi ideje
o moralnoj prirodi bogatstva. Od nje se ocekuje da poveZe ono $to
je podeljeno, iznutra i spolja. To je tajna unutarsvetovnog asketi-
zma, koji je Maks Veber pogresno hipostazirao kao neograniceni

213



napor poslovnog ¢oveka ad majorem dei gloriam (lat., ,za vetu sla-
vu Bozju“). Materijalni uspeh povezuje pojedinca i drustvo ne samo
u umirujucem i sada ve¢ sumnjivom smislu, da bogata$ moze izbeci
usamljenost, ve¢ daleko radikalnije: ako slepi, sebi¢ni interes ode
dovoljno daleko, on iz ekonomske prelazi u drustvenu mo¢ i ukazu-
je se kao inkarnacija univerzalnog vezivnog principa. Svako ko je
bogat ili se obogati, oseca da je to postigao ,sopstvenim snagama®,
da je kao Ja ostvario ono $to je bila namera objektivnog duha, te
istinski iracionalne BoZje volje drustva, koje na okupu drZi samo
brutalna ekonomska nejednakost. Tako bogati mogu da u dobro-
tu uracunaju ono $to samo dokazuje njeno odsustvo. Pred sobom i
drugima oni se osecaju kao ostvarenje opsteg principa. A posto je
taj princip nepravda, nepravedni redovno postaju pravedni, i to ne
samo iluzorno, ve¢ i uz pomo¢ svemocnog zakona, po kojem se dru-
$tvo reprodukuje. U nasem drustvu ,praistorije®, bogatstvo pojedin-
ca se ne moze razdvojiti od progresa. Bogati raspolazu sredstvima
za proizvodnju. Samim tim, tehnicki progres, u kojem ucestvuje
celo drustvo, smatra se pre svega za ,njihov® progres, kao u dana-
$njoj industriji, a razni Fordovi se nuzno ukazuju kao dobrotvori,
$to u okviru postojecih proizvodnih odnosa zapravo i jesu. Njihova
prethodno uspostavljena privilegija stvara utisak da se oni odri¢u
neceg $to im pripada — naime, poveéanja upotrebne vrednosti —
iako primaocima svog upravnickog blagoslova vra¢aju samo deo
profita. Odatle iluzorni karakter moralne hijerarhije. Siromastvo
se, naravno, uvek slavilo kao asketizam, kao drustveni preduslov
za sticanje upravo onog bogatstva u kojem se moralnost ispoljava,
ali ,what a man is worth“ (¢ovekova vrednost), kao $to svako zna,
ipak se odnosi na njegov bankovni racun, dok u Zargonu nemackih
trgovaca, ,taj je dobar” oznacava dobrog platisu. Medutim, ono $to
drzavni razlog svemoéne ekonomije tako cini¢no priznaje, prosiru-
je se preutno na ponasSanje pojedinaca. DareZljivost u privatnom
ophodenju, koju bogati, navodno, mogu da dopuste sebi, taj oreol
srece koji ih okruzuje, ¢ija svetlost moze pasti i na one kojima je
dopusteno da im pridu, sve to je deo njihovog vela. Oni ostaju ljuba-

214

141. La nuance, encor®®

Zahtev da miSljenje i spoznaja treba da se odreknu nijansi ne
treba odmah odbaciti kao klanjanje preovladujucoj tuposti. Ako se
jezicka nijansa viSe ne bi mogla opaziti, onda bi to bilo do nijanse, a
ne samo do opazanja. Jezik je, prema svojoj objektivnoj supstanci,
drustveni izraz, ¢ak i kada se odvoji od drustva kao nesto odlu¢no
individualno. Promene koje mu se desavaju u komunikaciji sezu do
nekomunikativnog materijala autora. Reci i fraze iskvarene upotre-
bom dolaze u skrivenu radionicu ostecene. Ali, istorijska Steta se
tu ne moze popraviti. Istorija ne samo da utice na jezik, vec se i ja-
vlja usred njega. Ono $to se, uprkos upotrebi, i dalje upotrebljeva,
predstavlja se kao prostodusni provincijalizam ili kao komotna re-
stauracija. Sve nijanse se tako temeljno izokreéu u ,flavor (ukus) i
ocrnjuju, da ¢ak i napredne knjizevne finese dobijaju prizvuk otrca-
nih redi, kao $to su ,sjajno®, ,zamisljeno, ,lagodno®, ,so¢no“. Mere
protiv kica i same postaju ki¢, domaci krpez, s prizvukom neceg
priglupo utesnog, pozajmljenog iz onog Zenskog sveta ¢ija je du-
Sevnost, sa sve lautama i narodnim no$njama, u Nemackoj posta-
la standard. Na pomno negovanom nivou $unda, na kojem sreé-
no preziveli intelektualci konkuri$u za upraznjena mesta u kulturi,
ono $to je do juce izgledalo kao lingvistic¢ki svesno i neprijateljsko
prema konvencijama, danas zvuéi kao starofranac¢ko prenemaga-
nje. Nemacka kultura se izgleda suocava sa alternativom izmedu
grozote novog bidermajera i administrativno-papiroloskog filistar-
stva . Pojednostavljivanje, medutim, koje se ne predlaze samo iz
trziSnog interesa ve¢ i iz valjanih politi¢kih razloga i, kona¢no, na
osnovu istorijskog karaktera samog jezika, ne prevazilazi toliko ni-
jansu, koliko tiranski promovi$e njen nestanak. Ono prinosi zrtvu
svemocénom drustvu. Ali, to drustvo je, upravo zbog svoje svemo-
¢i, nesamerljivo i strano subjektu spoznaje i izraZavanja, kao $to

68 Nijansa, samo jo$ nijansa“: stihovi iz Verlenove pesme ,Pesni¢ko umeée*
(ili ,Pesnicka umetnost®). Paul Verlaine (1844-1896), Art poétique, 1874.

255



pozori$nih kriticara po kojima je neki Strindbergov ili Vedekindov
komad passé, dok je neka reportaza iz podzemlja ,up-to-date® (ak-
tuelna). To blazirano prostastvo ipak izrazava jednu zastrasujuéu
istinu: da za ukupnim hodom drustva, koje bi htelo da svaki izraz
satera u svoju organizaciju, zaostaje ono $to se suprotstavlja ,talasu
buduénosti®, kako je to nazvala Lindbergova Zena,’
ka izgradnja bic¢a. To nije samo nesto §to iskvareno javno mnjenje
zabranjuje; bezumlje uti¢e na samu stvar. Hegemonija postojeceg,
koja prisiljava duh da ga oponasa, toliko je nadmoéna, da naspram
nje ¢ak i neasimilovani izrazi protesta poprimaju izgled neceg skr-
pljenog, dezorijentisanog, nevestog, $to podseéa na onaj provinci-
jalizam koji je nekada, proroc¢ki, optuzivao modernost da je retro-
gradna. Psiholoskoj regresiji pojedinaca, koji Zive bez svog ja, od-
govara regresija objektivnog duha u nepromisljenost, primitivizam
i bagatelisanje, koji ono §to je istorijski odavno propalo proglasava-
ju za najnoviju istorijsku snagu, dok sve ono §to ne marsira poletno
u ritmu regresije osuduju kao zastarelo. Takva quid pro quo (tram-
pa) izmedu progresa i reakcije otezava orijentaciju u savremenoj
umetnosti, skoro isto koliko i u politici, pored toga $to obogaljuje
samu produkciju, tako da se na svakog ko istrajava u ekstremnim
namerama gleda kao na nekog zaostalog prostaka, dok konformi-
sti ne sede viSe smerno u svojim bastenskim senicama, nego hitaju
napred, kao rakete, pravo u pluskvamperfekat.

naime, kriti¢-

%7 Adorno misli na 7enu ¢uvenog americkog avijati¢ara Carlsa Lindberga
(Charles Lindbergh, 1902-1974), En Morou Lindberg (Anne Morrow Lindbergh,
1906-2001), koja je u svom pamfletu The Wave of the Future, iz 1940, predstavila
fasizam kao neminovni ,talas buduénost® i pisala afirmativno o Hitleru.

254

zni, ,the right people® (ispravni ljudi), bolji ljudi, dobri¢ine. Bogat-
stvo se distancira od otvorene nepravde. Dok policija tuce §trajkace
gumenim pendrecima, sin vlasnika fabrike moze ponekad da popi-
je viski s nekim progresivnim piscem. Prema svim ocekivanjima
privatnog morala, ¢ak i onim najnaprednijim, bogati bi, samo kad
bi hteli, zaista mogli da uvek budu bolji od siromasnih. Ta mogu¢-
nost, iako sigurno neiskori$¢ena, ima svoju ulogu u ideologiji onih
koji je nemaju: ¢ak se i o nekom hohstapleru, uhvacenom na de-
lu, koji inac¢e moze biti bolji od legitimnog Sefa nekog trusta, prica
pohvalno zato $to ima tako lepu kuéu, a dobro placeni ,executive®
(direktor) postaje srdacan covek, kada nas pocasti raskosnom vece-
rom. U skladu s tim, danasnja varvarska religija uspeha nije samo
susta suprotnost moralu ve¢ oznacava povratak Zapada na drevne
obic¢aje predaka. Cak i norme koje osuduju uredenje sveta duguju
svoje postojanje njihovim nedelima. Svaki moral je po¢ivao na mo-
delu onoga $to je nemoralno i sve do danas je, u svakoj fazi, samo
reprodukovao ovo drugo. Moral robova je zapravo los: to je i dalje
moral gospodara.

120. Kavaljer s ruzom?®

Ono §to elegantne ljude €ini privla¢nim jeste ocekivanje da suu
privatnom zivotu liSeni pohlepe za prednostima, koje ionako uziva-
ju, kao i od krutih predrasuda u najneposrednijim odnosima, koje
njihova ogranifenost Cesto podstice. Veruje se u smelost njihovog
duha, da su iznad vlastitih interesa, sposobni za prefinjene reak-
cije i da ih njihova osetljivost mora, makar u mislima, okrenuti
protiv brutalnosti na kojima pocivaju njihove privilegije, dok Zr-
tve jedva imaju prilike da uopste shvate $ta ih ¢ini takvim. Ako
se, medutim, razdvajanje na proizvodnu i privatnu sferu pokaZze

% Der Rosenkavalier (ili ,Vitez ruze, ,Ruzin vitez, iako se kod nas obi¢no
navodi kao ,Kavaljer s ruzom®), opera Riharda Strausa (Richard Strauss, 1911).

215



kao deo nuznog drustvenog privida, onda to ocekivanje nesputane
produhovljenosti mora doZiveti razo¢aranje. Cak ni najprefinjeni-
ji snobizam ne pokazuje ni trunku dégoiit (gadenja) prema svojim
objektivnim preduslovima i odmah odbacuje svaku raspravu o to-
me. Ostaje da se vidi koliki je zaista bio razigrano-samoubilacki
udeo francuske aristokratije iz XVIII veka u prosvetiteljstvu i pri-
premama za revoluciju, koji je antipatija prema teroristima vrline
tako rado zamisljala. U svojoj kasnijoj fazi, burzoazija svakako ni-
je pokazivala takve sklonosti. Niko viSe ne plese na rubu vulkana,
osim ako ne Zeli da bude deklasiran. ,Society“ je takode duboko
obeleZeno ekonomskim principom, ¢iji se tip racionalnosti $iri na
celinu, do te mere da emancipacija od sebi¢nog interesa, makar sa-
mo kao intelektualni luksuz, postaje nepojmljiva. Kao §to nisu u
stanju ni da uZivaju u svom neizmerno uvecanom bogatstvu, bur-
zuji ne mogu ni da razmisljaju protiv samih sebe. Uzalud tragaju
za frivolnostima. Ono $to ovekovecuje stvarnu podelu na vise i ni-
ze slojeve jeste Cinjenica da razlika izmedu odgovarajucih oblika
svesti sve viSe nestaje. Siromas$ni ne mogu da razmisljaju pod disci-
plininom koju im nameéu drugi, a bogati pod disciplinom koju na-
mecu sami sebi. Svest vladara namece celom duhu ono §to je ranije
morala da istrpi religija. Za visoku burZzoaziju kultura se pretvara u
element pokazivanja. To $to je neko pametan ili obrazovan svrsta-
va se medu kvalitete koji neku osobu ¢ine poZzeljnom za drustvo ili
za zenidbu, kao $to su umece jahanja, ljubav prema prirodi, S$arm
ili besprekorno skrojeni frak. Spoznaja ih ne zanima. Oslobodeni
briga, uglavnom se bave svakodnevnim sitnicama, kao i malogra-
dani. Opremaju kuce, prireduju zabave i s pravom virtuoznoséu
obezbeduju rezervacije za hotele i avione. Sto se ostalog tice, Zive
od ostataka evropskog iracionalizma. Grubo opravdavaju svoje ne-
prijateljstvo prema duhu, sluteci, ne bez osnova, nesto subverzivno
u samoj misli, u nezavisnosti od svega datog, postojeceg. Kao u Ni-
Ceovo vreme, kada su verovali u progres, u opste uzdizanje masa
i najve¢u mogucu sreéu za najveci moguci broj ljudi, obrazovani
malogradani, a da toga nisu ni svesni, danas veruju u suprotno: u

216

140. Consecutio temporum®

Kada je moj prvi ucitelj kompozicije, u nastojanju da me ocisti
od atonalnih bubica, shvatio da price o erotskim skandalima atonal-
nih kompozitora nisu urodile plodom, pokusao je s ne¢im u ¢emu je
video moju slabu tacku, naime, da pokaze kako je u toku. Ultramo-
derni, tako je glasila njegova argumentacija, ve¢ sada vise nisu mo-
derni; podsticaj koji sam ocekivao od njih, ve¢ je izbledeo; izrazajne
figure kojima sam se odusevljavao, pripadale su staromodnoj senti-
mentalnosti; a nova omladina, kako je voleo da kaze, ima u sebi vise
crvenih krvnih zrnaca. Njegovi komadi, u kojima su se orijentalne
teme pravilno razvijale kroz hromatsku skalu, govorili su da u tim
otmenim razmatranjima treba videti manevar direktora konzerva-
torijuma neciste savesti. Ali, uskoro sam otkrio da je moda koju
je suprotstavljao mojoj modernosti, u prapostojbini velikih salona,
u stvari li¢ila na nesto $to je zakuvao u provinciji. Neoklasicizam,
ona vrsta reakcije koja sebe ne vidi kao takvu, nego ¢ak ide dotle
da svoj reakcionarni aspekt prikazuje kao nesto napredno, bio je
vesnik onog masivnog trenda, koji je u fagizmu i masovnoj kulturi
brzo naucio kako da se otarasi briznih obzira prema uvek preosetlji-
vim umetnicima, i da duh Hedvig Kurts-Maler®® kombinuje sa onim
tehnickog napretka. Moderno je zaista postalo nemoderno. Moder-
nost je kvalitativna, a ne hronologka kategorija. Sto se manje moze
svesti na apstraktnu formu, utoliko nuznije mora da odbaci konven-
cionalnu povr$nu povezanost, privid harmonije, poretka, koji puki
odraz samo podupire. Fasisticki jurisnici, koji su grmeli protiv fu-
turizma, bili su u svom besu dalekovidiji od moskovskih cenzora,
koji su zabranili kubizam, zato $to je svojom nedoli¢nom privatno-
$¢u zaostajao za kolektivistickim duhom vremena, ili od bezo¢nih

% Lat., slaganje vremena.

5 Hedwig Courths-Mahler (1867-1950), autorka popularnih ljubavnih roma-
na, sa socijalnim prizvukom. Pocasna ¢lanica SS, ali koja je ipak odbila da se po-
vinuje knjizevnim direktivama nacistickom rezima, $to je uticalo na distribuciju
njenih knjiga u tom periodu.

253



stalno biti u toku, i $to se neko viSe unizava, to sigurnije stupa u
mocni savez vox inhumana populi (lat.,, neljudski glas naroda), tu
vodecu silu okamenjenog duha vremena. Ono §to je nerazumljivo,
od ¢ega niko nema nista, pretvara se iz izazovnog zlo¢ina u jadnu
budalastinu. Zaoka sada tera iskusenje od sebe. To da nekome treba
nesto dati, Sto naizgled podrazumeva sadrzajnost i punocu, u stvari
ih iskljucuje, i osiromasuje onog koji daje. Po tome odnos izmedu
ljudskih bica pocinje da 1i¢i na estetski odnos. Prigovarati nekome
kako ne daje nista je bedno. Ako je odnos jalov, treba ga prekinuti.
Onima koji istrajavaju na njemu, a i dalje se Zale, svakako nedosta-
je organ za primanje: masta. Obe strane moraju dati nesto, srecu,
koja se sastoji upravo u onome §to se ne moze razmeniti, na $ta
se ne moze zaliti, ali takvo davanje se ne mozZe razdvojiti od uzi-
manja. Sve je gotovo kad nekome nije dovoljno koliko se za njega
nade. Nema ljubavi koja ne bi bila eho. U mitu, jemstvo milosti bi-
lo je prihvatanje Zrtvenog dara; za takvo prihvatanje moli ljubav,
verna slika Zrtvovanja, ako ne Zeli da se oseti prokletom. Opadanje
darivanja danas ide ruku pod ruku sa sve vecom okorelo$cu za pri-
manje. To se, medutim, svodi na poricanje same srece, koja jedina
dopusta ljudima da se drze svoje vrste srece. Mogli bi da probiju
zid, tamo gde od drugih primaju ono Cega se sami, stisnutih usana,
moraju odredi. Ali, to im tesko ide, zbog napora koji od njih iziskuje
uzimanje. Omadijani tehnikom, prebacuju mrznju prema izlisnom
naporu vlastite egzistencije na utrosak energije koji uzivanje, kao
trenutak njihovih bica, zahteva ¢ak i u svim svojim sublimacijama.
Uprkos bezbrojnim predasima, njihova praksa ostaje apsurdno ku-
lucenje; tracenje energije u sreci, tajna ove druge, to je ono $to ne
mogu da podnesu. Zato sve mora da tece u skladu sa engleskom
uzre¢icom, ,relax and take it easy” (samo polako), koja dolazi iz
jezika medicinskih sestara, a ne iz jezika preobilja. Sreca je zasta-
rela: neekonomi¢na. Naime, njena ideja, seksualno sjedinjavanje,
suprotnost je labavosti; to je blaZena (selige) napetost, kao $to je i
svaki pot¢injeni rad proklet (unselige).

252

opoziv 1789, u nepopravljivost ljudske prirode, u antropoloski do-
kazanu nemoguénost srece — u stvari, samo u to da je radnicima
danas suvi$e dobro. Ju¢erasnja dubina izokrece se u krajnju banal-
nost. Od Nicea i Bergsona, poslednjih priznatih filozofa, nije ostalo
nista osim najmutnijeg antiintelektualizma, u ime prirode koju su
njene apologete unakazile. ,Nista mi nije toliko i$lo na Zivce u Tre-
¢em Rajhu®, pricala je 1933. jevrejska supruga jednog nemackog
direktora, kasnije ubijena u Poljskoj, ,kao €injenica da viSe nismo
mogli da koristimo re¢ ’prizeman’ jer su je nacisti zaplenili®, a ¢ak
i posle pada fasista, jedna privla¢na austrijska dama iz vlastelinske
kucée, nije nasla bolji nacin da izrazi svoje oduSevljenje licnoséu
nekog sindikalnog lidera, pogresno smatranog za radikala, koga je
srela na nekom koktelu, nego da bestijalno ponavlja: ,on je savrse-
no neintelektualan, savrseno neintelektualan. Se¢am se vlastitog
uzasa, kada je jedna aristokratska devojka, nejasnog porekla, na je-
dva razumljivom nemackom, s teskim stranim akcentom, izrazila
predamnom svoje simpatije prema Hitleru, s ¢ijom slikom nisam
mogao da je spojim. Tada sam pomislio da je njena maloumnost
krije od nje same. Ali, ona je bila pametnija od mene, zato $to ono
§to je predstavljala viSe nije postojalo, a njena klasna svest, brisuci
njeno individualno odredenje, pomogla je njenom bicu po sebi, nje-
nom drustvenom karakteru, da ispliva na povrsinu. Oni na vrhu su
tako ¢vrsto sliveni, da je svaka moguc¢nost individualnog odstupa-
nja eliminisana, a neka razlika se moZe uociti jo§ samo u posebnom
kroju vecernje haljine.

121. Rekvijem za Odetu

Anglomanija vi$e klase kontinentalne Evrope izvire iz ¢injeni-
ce da su na Ostrvu feudalne prakse ritualizovane, $to bi trebalo da
je samo po sebi dovoljno. Kultura se tamo ne odrzava kao odvoje-
na sfera objektivnog duha, kao ucesce u umetnosti i filozofiji, vec

217



kao oblik empirijskog postojanja. ,High life” (Zivot na visokoj no-
zi) Zeli da bude lep Zivot. Onima koji u njemu ucéestvuju, on donosi
ideolosko uzivanje. Time Sto se oblikovanje egzistencije pretvara u
zadatak, u kojem se slede pravila igre, neguju vestacki stilovi i odr-
Zava osetljiva ravnoteza izmedu korektnosti i nezavisnosti, samo
postojanje poprima izgled neceg smislenog i tako umiruje necistu
savest onih koji su drustveno suvisni. Neprekidni zahtev da se ka-
Ze 1 uradi samo ono $to precizno odgovara necijem statusu i stanju,
zahteva neku vrstu moralnog napora. Time $to joj se otezava da bu-
de ono $to jeste, osoba stice utisak da treba da udovolji nekoj patri-
jarhalnoj noblesse obligé (fr., ,plemstvo obavezuje®). U isto vreme,
izmestanje kulture iz njenih objektivnih manifestacija u neposre-
dan Zivot, ublazava rizik da vlastita neposrednost bude uzdrmana
duhom. Ovom poslednjem se prigovara da narusava proverene sti-
love, da nema ukusa, iako ne bas s neprijatnom sirovos¢u nekog
pruskog junkera ve¢ u ime naizgled duhovnog kriterijuma, esteti-
zacije svakodnevnog Zivota. To stvara laskavu iluziju da je osoba
postedena rascepa na nadgradnju i osnovu, na kulturu i korporal-
nu stvarnost. Ali, rituali, sa svom svojom aristokratskim pompom,
spadaju u naviku pozne burZoazije da neku radnju, samu po sebi
besmislenu, opredmecuje kao smislenu, da degradira duh na dupli-
ranje onoga $to ve¢ postoji. Norma koja se sledi je fiktivna, njene
drustvene pretpostavke, kao i njen model, dvorska ceremonija, vise
ne postoje, a prihvata se ne zato $to se dozivljava kao obavezujuca
vet zbog legitimizacije drustvenog poretka, od ¢ije se nelegitimno-
sti ima koristi. Prust je s nepotkupljivos¢u nekog podloznog zavo-
denju, primetio da se anglomanija i kult Zivota vodenog formom ne
srecu toliko kod aristokratije koliko kod onih koji Zele da dostignu
njene visove: od snoba do skorojevi¢a samo je jedan korak. Oda-
tle afinitet izmedu snobizma i jugendstila, pokusaja klase odredene
razmenom da na sebe projektuje sliku biljne lepote neuprljane raz-
menom. To da Zivot koji organizuje svoje dogadaje vise nije Zivot,
vidi se po dosadi koktel-zabava i odlascima na selo vikendom, po
golfu, simbolu cele te sfere, i organizaciji ,social events® (drustve-

218

zlozi, nikakvi planovi ega; naprotiv: dovoljno je da se prepuste svo-
jim reakcijama i da nepromisljeno ispunjavaju zahteve trenutka, da
bi lako ostvarili ono $to drugi mogu da postignu samo pomocu bes-
krajno slozenih mahinacija. Ulivaju poverenje prosto tako sto ga
pokazuju. Gledaju samo sebe, Zive od danas do sutra i preporucuju
se, u isti mah nesebi¢no i kao pristalice, stanju stvari koje im garan-
tuje da ni u ¢emu neée oskudevati. Posto svako od njih, bez ikakvog
konflikta, sledi samo vlastiti interes, to, za uzvrat, deluje kao nesto
opste i takoreci nekoristoljubivo. Njihovi gestovi su otvoreni, spon-
tani, neodoljivi. Oni su dobri, a njihovi protivnici su zli. Posto vise
nemaju nikakvu nezavisnost u delovanju, koja bi ih mogla dovesti
u sukob sa sopstvenim interesom, zavise od dobre volje drugih i
sami je pokazuju. Apstraktni interes, kao ne$to potpuno posredo-
vano, stvara drugu neposrednost, dok se oni koji jo$ nisu potpuno
apsorbovani kompromituju kao neprirodni. Da ne bi propali, mora-
ju da temeljno nadmase svet u svetovnosti i onda lako postaju meta
osude, zbog nevestog preterivanja. Podozrivost, Zudnja za mo¢i, ne-
dostatak drugarstva, podmuklost, oholost i nedoslednost, to je ono
zbog Cega im se kompulzivno prigovara. Drustvena vradzbina ne-
odoljivo pretvara one koji ne saraduju u samozive, dok se oni bez
svog ja, koji zive u skladu s principom stvarnosti, nazivaju nesebic-
nim.

139. Adresa nepoznata

Kultivisani malogradani su skloni da od umetnickog dela oce-
kuju da im nesto pruzi. Vise ih ne zgrazava ono $to je radikalno.
Sada se samo povlace, s necuveno skromnom izjavom da to pro-
sto ne razumeju. To uklanja ¢ak i otpor, poslednji negativan odnos
prema istini, a uvredljivi predmet se uz osmeh svrstava medu sebi
sli¢ne robe, koje se mogu uzeti ili odbaciti, bez ikakve odgovorno-
sti. MoZe se prosto biti suvise glup, suvise staromodan, ne moze se

251



zurnalizam, spektakl i kalkulaciju. Zakon kretanja umetnosti, koji
se svodi na kontrolu i, samim tim, na objektivizaciju subjekta preko
njega samog, vodi u njenu propast: mrznja filma prema umetnosti,
koji nadzorni¢ki proverava sve sadrzaje i osetanja, da bi ih ispo-
rucio potrosacu, kao drugu spoljasnjost, potiCe iz same umetnosti,
kao sve veée dominacije nad unutrasnjom prirodom. Cesto istica-
no glumatanje novijih umetnika, medutim, njihov egzibicionizam,
gest je kojim oni sami sebe iznose kao robe na trziste.

138. Who is who®*

Samodopadljiva ubedenost umetnika i profesora u vlastitu naiv-
nost i Cistotu ogleda se i u sklonosti da svoje teskoce objasnjavaju
podmuklim interesima i prakti¢nim, kalkulantskim duhom svojih
poslovnih partnera. Ali, kao i u svakoj konstrukeiji, u kojoj neko
sebe proglasava ispravnim i osuduje svet, svako insistiranje na vla-
stitom zvanju tezi upravo tome da u sebi opravda svet; to vazi i
za antitezu izmedu ciste volje i lukavstva. Intelektualni otpadnik,
koji zna $ta moze da ocekuje, voden s hiljadu politickih i taktickih
obzira, danas se ponasa krajnje promisljeno, oprezno i podozrivo.
S druge strane, oni saglasni, ¢ije se carstvo odavno prosirilo pre-
ko partijskih granica u ,zivotni prostor (Lebensraum), misle da im
sraCunatost, za koju su nekada bili sposobni, vie nije neophodna.
Toliko su predani pravilima igre koju diktira razum, da su se njiho-
vi interesi sasvim prirodno natalozili u njihovoj misli, i tako opet
postali bezopasni. Ako se pogledaju njihovi mracni planovi, moze
se re¢i da su njihovi sudovi metafizi¢ki ispravni, zato §to se bave
sumornim svetskim tokovima, ali da su psiholoski pogresni: zavr-
Savaju u objektivno pojacanoj maniji gonjenja. Onima koji se na
svojim funkcijama bave izdajom i podlostima, koji prodaju sebe i
svoje prijatelje vlastima, nisu potrebni lukavstvo ili neki krajnji ra-

6 U originalu na engleskom, ,Ko je ko“.

250

nih dogadaja) — po privilegijama koje vise nikome ne donose neku
pravu zabavu i koje privilegovanima samo skrivaju koliko malo ra-
dosti, u jednoj nesre¢noj celini, sleduje ¢ak i njima. U najnovijoj
fazi, lep Zivot se sveo na ono $to je po Veblenu?’ bio vekovima, na
Sepurenje, na piku pripadnost izabranima, pri ¢emu park ne nudi
niSta viSe uzivanja nego zid na koji oni s druge strane pritiskaju no-
seve. Ono §to se kod vise klase, ¢ija je pokvarenost ve¢ prosla kroz
neumitni proces demokratizacije, vidi tako otvoreno, jeste nesto
$to odavno vazi za drustvo: zivot se pretvorio u ideologiju sopstve-
nog odsustva.

122. Monogrami

Odi profanum vulgus et arceo (lat., ,Mrzim prostacku
rulju i izbegavam je), rece sin oslobodenog roba.

Istinski zle ljude je tesko zamisliti kako umiru.

Redi ,mi", a misliti ,ja“, spada u red vrhunskih bezobra-
zluka.

Izmedu ,javilo mi se u snu“ i ,sanjao sam” stoje cela
razdoblja sveta. Ali, $ta je istinitije? Onoliko malo ko-
liko duhovi $alju san, toliko malo je i Ja to koje sanja.

Uoci osamdeset petog rodendana jednog u svakom po-
gledu zbrinutog ¢oveka, sanjao sam kako se pitam sta
bih mogao da mu poklonim, a da ga to stvarno usreci,
i odmah dobio odgovor: vodi¢ kroz carstvo mrtvih.

To $to se Leporelo zalio zbog slabe ishrane i male plate
razlog je da se posumnja u postojanje Don Zuana.

Rano u detinjstvu video sam ljude u pohabanoj ode¢i
koji su lopatama razgrtali sneg. Kada sam pitao ko su

» Op. cit., videti aforizam 70, ili f. 79.

219



oni, rekli su mi da su to ljudi bez zaposlenja, kojima su
taj posao dali da bi zaradili za hleb. Onda ih je stigla
pravda, to $to moraju da Ciste sneg, rekao sam ljutito i
odmah zatim preneraZen briznuo u plac.

Ljubav je sposobnost da se sli¢no primeti u nesli¢nom.

Reklama za pariski cirkus od pre Drugog svetskog rata:
,Plus sport que le théatre, plus vivant que le cinéma.
(fr., ,Zabavnije of pozorista, zivlje od filma®)

Film koji bi postovao Hejsov kodeks,* do poslednjeg
slova, mogao bi da bude veliko umetnicko delo, ali ne
u svetu u kojem postoji Hejsov kodeks.

Verlen (Paul Verlaine): oprostivi smrtni greh.

Ponovo u Brajdshedu, Ivlina Voa:3!

bizam.

socijalizovani sno-

Cile (Heinrich Zille)*? prasi bedu po turu.

Seler: Le boudoir dans la Philosophie.33 (Fr., ,Budoar u
filozofiji*.)

Jedna Lilienkronova®* pesma opisuje vojnu muziku.
Pocinje ovako: ,Iza ugla prolomi se urlik, kao truba
Stragnog suda®, a zavrsava se: ,Da I’ to neki Sareni

* The Motion Picture Production Code ili ,Hays Code” (po Willu H. Haysu;
Adorno pise ,Hays Office, 3to je bio drugi neformalni naziv): spisak smernica o
moralno ispravnom ponasanju i jeziku, kojeg su morali da pridrzavaju americki
filmski autori i producenti. Vazio od 1930-1968.

i Evelyn Waugh, Brideshead Revisited, 1945.

*2 Heinrich Zille (1858-1929), nemacki ilustrator i fotograf, poznat po sati-
ri¢nim scenama iz Zivota ,obi¢nih ljudi®.

* Max Scheller (1874-1928), nemacki filozof, fenomenolog, i teoreticar soci-
ologije znanja. Inverzija naslova de Sadove knjige Le Philosophie dans la boudoir
(Filozofija u budoaru).

3 Detlev von Liliencron (1844-1909): nemacki naturalisticki pesnik i pisac
kratkih prica. Stihovi iz pesme Die Musik kommt (1883).

220

U odricanju od nagonskog cilja ona mu ostaje verna tako §to dema-
skira ono $to je drustveno pozeljno, §to je Frojd naivno glorifikovao
kao sublimaciju, ali koja, po svemu sudeci, ne postoji.

137. Male boli, velike pesme®’

Savremena masovna kultura je istorijski nuzna, ne samo kao
posledica toga $to se Zivot nasao u zagrljaju ¢udovisnih kompanija,
veé i kao posledica necega Sto je izgledalo krajnje suprotstavljeno
danas preovladujucoj standardizaciji svesti, naime, estetske subjek-
tivizacije. Sto su umetnici vise zalazili u sebe, sve vise su se ucili
odricanju od infantilne radosti oponasanja spoljsanjeg. Ali, u is-
to vreme, zahvaljujudéi refleksiji o dusi, naudili su i da se sve vise
kontrolisu. Napredak njihovih tehnika, koji im je stalno donosio
sve vecu slobodu i nezavisnost od heterogenih elemenata, doveo je
do neke vrste postvarenja, do tehnifikacije unutrasnjosti kao takve.
Sto je veéa virtuoznost s kojom se umetnici izrazavaju, sve manje
moraju da ,budu” ono $to izraZavaju, dok ono $to se izrazava, sa-
drzaj same subjektivnosti, sve viSe postaje puka funkcija procesa
proizvodnje. Nice je to osetio kada je Vagnera, krotitelja izrazava-
nja, optuzio zbog licemerstva, ne uvidajuci da to nije pitanje psiho-
logije ve¢ istorijskog trenda. Preobrazaj ekspresivnog sadrzaja iz
nekontrolisanog impulsa u materijal za manipulaciju, ¢ini ovaj, u
isti mah, opipljivim, pogodnim za izlaganje i prodaju. Lirska subjek-
tivizacija kod Hajnea, na primer, ne stoji u prostoj kontradikciji s
njegovim komercijalnim crtama ve¢ je ono $to ga ¢ini zgodnim za
prodaju upravo subjektivno administrirana subjektivnost. Virtuo-
zna upotreba ,skale®, koja je od XIX veka postala karakteristicna
za umetnike, prelazi, snagom svojih nagona, a ne samo izdajom, u

% Inverzija Hajneovih stihova, ,Od velikih boli/ pravim male pesme®. Hein-
rich Heine, ,Aus meinen groflen Schmerzen, Mach ich die kleinen Lieder*, Lyrisc-
hes Intermezzo, XXXVI, 1817-1826.

249



kako je ocigledno da se neki nagon izrazen bez cenzure ne moze
smatrati potisnutim, ¢ak i ako viSe ne pokusava da ostvari cilj koji
ne uspeva da pronade. S druge strane, analiticka distinkcija izmedu
motorickog — ,pravog® — i halucinatornog zadovoljenja produzetak
je razlike izmedu zadovoljenja i nepomucenog izraza. Ali, izraz ni-
je halucinacija. On je pojavnost, po meri nacela stvarnosti, koju
pokusava da zaobide. Ono $to je subjektivno, medutim, nikada ne
tezi da kroz pojavnost, na iluzoran nacin, zameni sebe za stvarnost,
kao sto to €ini kroz simptom. Izrazavanje negira stvarnost, tako
$to joj suprotstavlja nesli¢no, ali je nikada ne porice; ono sukobu
gleda pravo u o¢i - sukobu ¢iji je ishod inace samo slepi simptom.
Ono $to je zajednicko izrazu i potiskivanju jeste da impuls zatice
sebe blokiranim stvarno$cu. Kao i celom kontekstu iskustva kojem
pripada, njemu je onemogucena neposredna komunikacija s pred-
metom. Impuls, kao izraz, dolazi do nepatvorene predstave o sebi, a
time i o otporu, kroz ¢ulno oponasanje. Toliko je snazan da prolazi
kroz modifikaciju u puku sliku, $to je cena opstanka, a da to ne izo-
bli¢uje njegovu spoljasnju putanju. Umesto da se bavi sopstvenom
subjektivnom, cenzorskom ,obradom®, on postavlja sebi drugaci-
ji cilj: polemicko samootkrivenje. To je ono po ¢emu se razlikuje
od sublimacije: moglo bi se reci da je svaki uspesan izraz subjekta
mala pobeda nad dinamikom vlastite psihologije. Patos umetnosti
izvire iz ¢injenice da upravo kroz povlacenje u mastu ona priznaje
premoc stvarnosti, a da se opet ne prepusta prilagodavanju, ne pro-
duzava spoljasnje nasilje kroz unutrasnje deformacije. Oni koji u
tome uspeju moraju, bez izuzetka, da plate visoku cenu kao pojedin-
ci, zato §to ostaju bespomocni iza sopstvenog izraza, koji nadmasu-
je njihovu psihologiju. I zato, niSta manje nego njihovi proizvodi,
oni, ex definitione (po definiciji), bude sumnju u klasifikaciju umet-
nickih dela kao kulturnih dostignuc¢a. Nijedno umetnicko delo, u
okviru drustvene organizacije, ne moze umaci svojoj pripadnosti
kulturi, ali nema nijednog, ako je nesto vise od zanatstva, koje na
kulturu ne gleda s prezirom: na ¢injenicu da je postalo umetnic¢ko
delo. Umetnost je neprijateljska prema umetnosti, kao i umetnici.

248

leptiri¢, ¢ing-¢ing bum, zade iza ugla?“ Poetska filo-
zofija istorije nasilja, sa Strasnim sudom na pocetku i
leptirom na kraju.

U Traklovoj pesmi Zajedno, nailazimo na stih: ,Reci mi,
koliko smo dugo mrtvi“;*® a u Dojblerovom Zlatnom
sonetu: ,Istina je da smo ve¢ odavno mrtvi‘*¢ Jedinstvo
ekspresionizma sastoji se u izrazavanju ¢injenice da su
se ljudska bi¢a, potpuno otudena jedna od drugih, iz
kojih se zivot povukao, pretvorila u mrtvace.

Medu formama koje je Borhart®” isprobavao ima i

mnogo preradenih narodnih pesama. Izbegavao je
da kaze, ,u narodnom stilu®, i umesto toga pisao: ,U
stilu naroda.’“ To, medutim, zvuéi kao ,,u ime zakona“.
Pesnik obnove pretvara se u pruskog policajca.

Medu zadacima koji sada stoje pred mislju, i to ne kao
posledniji, jeste i da se svi reakcionarni argumenti pro-
tiv zapadne kulture stave u sluzbu progresivnog pro-
svetiteljstva.

Jedine istinite misli su one koje ne razumeju same sebe.

Gledajudi staricu koja je dodala suvo pruce na lomacu,
Hus je rekao: ,Sancta simplicitas.” (Lat., ,,O, sveta pro-
stoto®) Ali, sta je s razlogom za njegovu zrtvu, s Taj-
nom vecerom, u oba njena oblika?*® Svaka refleksija
izgleda naivno pored one uzviSene, i niSta nije prosto,
zato $to sve postaje prosto na svom neutesnom puto-
vanju u zaborav.

35 Georg Trakl (1887-1914), ,Entlang® (Der Herbst des Einsamen, zbirka pe-

sama iz perioda 1912-1914).

% Theodor Daubler (1876-1934), ,Goldenen Sonetten® (1913).

%7 Rudolf Borchardt (1877-1945), konzervativni i antiracionalisti¢ki pesnik.

% Drugi vid Tajne vedere je Sveto pricesce.

221



Volece te samo ako si u stanju da se pokazes slabim, a
da ne izaziva$ snagu.

123. Los drugar®

U stvari bi trebalo da budem u stanju da fasizam izvucem iz
svojih seanja na detinjstvo. Kao osvaja¢ koji je krenuo u pohod
na daleke provincije, on je mnogo pre svog dolaska poslao svoju
prethodnicu: moje $kolske drugove. Ako je burzoaska klasa odu-
vek negovala san o brutalnoj nacionalnoj zajednici, o tlacenju svih
od strane svih, onda su deca, koja su ve¢ nosila imena kao $to su
Horst i Jirgen, i prezimena Bergenrot, Bojunga i Ekart, taj san odi-
grala pre nego $to su odrasli istorijski sazreli da ga ostvare. Osetio
sam svu snagu te slike uzasa kojem su tezili, tako jasno, da mi je
sva potonja sreéa izgledala kao nesto opozivo i pozajmljeno. Poja-
va TrecCeg Rajha zaista je iznenadila moj politicki sud, ali ne i moju
nesvesnu spremnost za strah. Svi motivi permanentne katastrofe
osinuli su me tako blisko, a svi znaci upozorenja na nemacko bu-
denje bili utisnuti u mene tako duboko, da sam ih kasnije uvek iz-
nova otkrivao u crtama Hitlerove diktature: i ¢esto mi je, u mom
budalastom uzasu, izgledalo kao da je totalitarna drzava izmisljena
samo zbog mene, da bi mi nanela ono ¢ega sam u detinjstvu, nje-
noj drevnoj verziji, bio privremeno posteden. Petorica patriota koji
napadaju jednog daka, tuku ga, a kada se ovaj pozali ucitelju, ocr-
njuju ga pred celim razredom kao izdajicu — zar to nisu isti oni koji
su mucili zatvorenike, da bi ih naterali da opovrgnu laZi stranaca o
mucenju zatvorenika? Cijem veselju ne bi bilo kraja kada bi najbo-
lji dak napravio neku gresku — zar takvi nisu stajali oko jevrejskog

¥ Der bose Kamerad: aluzija na vojni¢ku pesmu Der gute Kamerad (Dobar
drug, 1809), pesnika Ludviga Ulanda (Ludwig Uhland, 1787-1862) i kompozitora
Fridriha Zilhera (1789-1860), koju su preuzeli nacisti.

222

136. Exhibitionist®®

Umetnici ne sublimiraju. Ideja da oni svoje Zelje ne ostvaruju
i ne potiskuju, veé¢ da ih pretac¢u u drustveno prihvatljiva ostvare-
nja, pretvaraju u njihove slike, jeste psihoanaliticka iluzija; uzgred,
istinska umetnicka dela danas su, bez izuzetka, drustveno nepozelj-
na. Naprotiv, umetnik ispoljava silovite, neobuzdane nagone, koji
su u isti mah u sudaru sa stvarnosc¢u i obeleZeni neurozom. Cak je
i malogradanski stereotip o glumcu ili violinisti, kao sintezi klupka
nerava i osvajaca Zenskih srca, bliZi istini od nista manje malogra-
danske ekonomije nagona, koja nadarenoj deci®! dopusta da se ota-
rase odricanja kroz pisanje simfonija i romana. Ali, njihova sudbina
je pre histeri¢no naglaseni nedostatak inhibicija u odnosu na svaki
pojmljivi strah; to je narcisizam doveden do granice paranoje. Sve-
mu sublimiranom, oni suprotstavljaju idiosinkrazije. Nemilosrdni
su prema estetama, ravnodusni prema kultivisanim miljeima, a u
zivotu ljudi od ukusa prepoznaju inferiornu reakcionu formaciju®?
prema sklonosti ka inferiornom, isto tako sigurno kao i psiholozi,
koji ih inace ne razumeju. Svuda ih, od Mocartovih pisama mladoj
rodaki iz Augzburga, do doskocica mrzovoljnog tutora, privlaci ono
prostacko, budalasto, nepristojno. Ne uklapaju se u frojdovsku teo-
riju, zato §to ovoj nedostaje pravi konceptualni izraz, uprkos svim
njenim uvidima o funkcionisanju simbolizma snova i neuroza. Sva-

5 U originalu na engleskom, egzibicionista.

1 Adorno ove koristi izraz ~Sonntagskinder®, ,deca rodena na (svetu) nede-
lju®. Izraz se odnosi na posebno nadarenu ili vidovitu decu, a izvorno dolazi iz
jevrejskog foklora, gde je naglasak bio na suboti, odnosno Sabatu. Sa prelaskom
u katolicki folklor, dolazi i do promene u svetom danu. U pravoslavnim crkvama,
sli¢an pojam se i dalje vezuje za subotu.

62 Reakciona formacija: obrambeni mehanizam, u kojem se potisnuto osec¢a-
nje pretvara u potpuno suprotno ponasanje (agresivnost u preteranu ljubaznost,
isl)

247



napada. Naspram smrtne ozbiljnosti totalnog drustva, koje je svo-

ju opoziciju apsorbovalo kao nemocni protest, ¢iji je odraz nekada
bila ironija, stoji smrtno ozbiljna stvarnost, naslu¢ena istina.

135. Zrtveno jagnje>®

Diktiranje nije samo lakse ili dobro za koncentraciju veé¢ ima i
jednu objektivnu prednost. Diktiranje omogucava autoru da usko-
¢iu ulogu kriti¢ara, u najranijoj fazi stvaralackog procesa. Ono §to
nabacuje je nesto neobavezujuce, privremeno, puki materijal za ob-
radu; jednom zapisano, medutim, to postaje nesto strano i u odrede-
noj meri objektivno. On ¢ak ne mora ni da zazire od toga da iznese
nes$to neodrzivo, zato $to nije on taj koji zapisuje: mali trik sa od-
govornoscu, u ime odgovornosti. Rizik formulisanja prvo poprima
bezazlenu formu uzgrednih beleski, a zatim rada na necemu ve¢ po-
stojecem, tako da se vlastita prenagljenost vise i ne opaza. U odnosu
na teskoce, koje svako teoretsko izrazavanje uzdize do ocajnickog
nivoa, takvi trikovi su pravi blagoslov. Oni pruzaju tehnicku pomo¢
dijalektickoj proceduri, koja iznosi tvrdnje, zato da bi ih povukla,
a da opet ostane pri njima. Zahvalnost se, medutim, duguje osobi
koja zapisuju diktat, ako u pravom trenutku prekinu autora zbog
neke kontradikcije, ironije, nervoze, nestrpljenja ili nemara. Ona
je ta koja na sebe privlaci gnev. On se tako skrece od skladista ne-
Ciste savesti, s kojom bi autor ina¢e mogao da stekne nepoverenje
prema sopstvenom delu i onda jo$ tvrdoglavije brani svoj navodno
sveti tekst. Emocionalna reakcija, koja je nezahvalno okrece protiv
nezgodnog pomocnika, blagotvorno proc¢is¢uje odnos prema sadr-
Zaju.

%% U originalu, ,Limmergeier®, vrsta orla, Zutoglavi bradas ili kostoberina.
Na nemackom, njegovo ime se sastoji od re¢i ,jagnjad® (Limmer) i ,leSinar” (gei-
er). Tema aforizma, opet, aludira na Zrtveno jagnje, na osobu koje na sebe navlaci
prolazni bes autora.

246

logorasa, iskeZeni i za¢udeni, da bi ga onda ismevali zato §to je ta-
ko trapavo pokusSao da se obesi? Ko nije mogao da sastavi makar
jednu pristojnu recenicu, a za svaku moju nalazio da je predugacka
— zar takvi nisu ukinuli nemacku knjizevnost i zamenili je svojim
pisanijima? Mnogi od njih su ukrasili grudi tajanstvenim zname-
njima i hteli da u zemlji bez mora, odavno bez mornarice, postanu
mornaricki oficiri: proglasili su sebe vodama jurisnih odreda i stan-
dartenfirerima,*’ legitimistima nelegitimnog. Oni inteligentniji, ali
povuceniji, koji su u razredu imali isto onoliko malo uspeha koli-
ko i neki talentovani hobista bez poslovnih veza u liberalizmu, koji
su se, da bi udovoljili roditeljima, bavili rezbarenjem ili ¢ak, iz vla-
stitog zadovoljstva, tokom dugih popodneva, slikali sloZene, razno-
bojne ornamente na svojim drvenim tablama, pomogli su Tre¢em
Rajhu u njegovoj okrutnoj efikasnosti i bili jo§ jednom nasamareni.
Oni, medutim, koji su uvek prkosili u¢iteljima i, kako se to govo-
rilo, ometali nastavu, onog dana, u stvari, istog ¢asa posle mature,
mogli su se videti kako sede sa tim istim uciteljima, za istim stolo-
vima, uz isto pivo, kao prava muska druzina, ti rodeni sledbenici, ti
buntovnici ¢ije je nestrpljivo lupanje pesnicom o sto vec¢ najavljiva-
lo njihovo oboZavanje gospodara. Trebalo je samo da propuste koji
razred, da bi docekali one koji su prosli dalje i osvetili se na njima.
Od kada su, kao drzavni sluzbenici i kandidati za smrtnu kaznu, vi-
dljivo iskoracili u stvarnost iz mojih snova i lisili me mog proslog
Zivota i jezika, ne moram vise da ih sanjam. U fagizmu, ko$mar iz
detinjstva je postao stvarnost.

1935.

*0 Standartenfiihrer: ¢in u SS, koji je odgovarao ¢inu pukovnika.

223



124. Slagalica

Zasto, uprkos istorijskom razvoju koji je vodio ka oligarhiji, rad-
nici sve manje znaju zasto su i dalje radnici, moZe se ipak naslutiti
na osnovu nekih zapazanja. Dok odnos posednika i proizvodaca
prema proizvodnom aparatu objektivno postaje sve rigidniji, su-
bjektivna klasna pripadnost sve vise fluktuira. To je ono §to pod-
stice sim ekonomski razvoj. Organska kompozicija kapitala, kao
$to su mnogi primetili, zahteva kontrolu od strane tehnicara, a ne
vlasnika fabrika. Ovi drugi su, da tako kaZemo, suprotnost zivom
radu, dok oni prvi odgovaraju udelu masinerije u kapitalu. Kvanti-
fikacija tehnickih procesa, medutim, njihovo cepkanje na najsitnije
operacije, velikim delom nezavisne od obrazovanja i iskustva, pravi
od ekspertskog statusa tih direktora novog kova, u znacajnoj meri,
ptiku iluziju, iza koje se krije privilegija naimenovanja. Cinjenica je
da je tehnicki razvoj omogucéio da svaka funkcija postane otvorena
za sve — ali, taj imanentno socijalisti¢ki element progresa, u po-
znom kapitalizmu postaje karikatura. Ipak, ¢lanstvo u eliti izgleda
dostupno svakome. Samo treba sacekati da vas izaberu. Podobnost
se sastoji u afinitetu, od libidinoznog ukrasavanja svih radnji, pre-
ko zdravog tehnokratskog stava, do bodre realpolitike. Takvi ljudi
su samo eksperti za kontrolu. To $to bi svako mogao da postigne
toliko, nije dovelo do njihovog nestanka, ve¢ samo do toga da bi
svako mogao biti imenovan. Ali, prednost imaju oni koji se najpre-
ciznije uklapaju. Iako izabrani svakako ostaju zanemarljiva manji-
na, strukturalna moguénost se pokazala dovoljnom za odrzavanje
privida jednakih $ansi, u sistemu koji je eliminisao slobodnu konku-
renciju, koja je Zivela od tog privida. To da bi tehnicke sile mogle da
omoguce stanje oslobodeno privilegija priznaju svi, ¢ak i oni u sen-
ci, kao tendenciju svojstvenu drustvenim odnosima koji to stanje
sprecavaju. U celini gledano, subjektivna klasna pripadnost danas
pokazuje mobilnost, koja ¢ini da se rigidnost sdmog ekonomskog
poretka zaboravi: ono $to je uvek nepomicno, moZe se pomeriti.
Cak i bespomo¢nost pojedinca, da unapred sra¢una svoju ekonom-

224

sebe nazivao gundalom (Norgler), na kraju se priklanja toj pozitiv-
nosti. Cak i osude najbednijeg piskarala, sadrZe, pored svoje istine,
i kriti¢ki element, nesto od onog ,common sense“ (zdravog razu-
ma) koji nema strpljenja za necije visokoparne price. Mrznja prema
onima koji bi hteli da budu nesto vise od onoga $to jesu, ¢vrsto ih
prikiva za njihovu pravu prirodu. Nepotkupljivo oko za sve §to je
vestacko, za u isti mah neostvarene i komercijalno usmerene pre-
tenzije duha, demaskira one koji nisu bili na visini onoga $to sami
smatraju za uzviSeno. To uzvi$eno su mo¢ i uspeh, koje se sada i sa-
mo, u tom neuspelom poistovecivanju, otkriva kao laz. Ali, faiseur
(fr., Cudotvorac, opsenar) uvek je, u isti mah, i otelotvorenje utopi-
je: cak i lazni dragulji svetlucaju nemoc¢nim sjajem decijeg sna, pri
¢emu se ovaj drugi sada osuduje zato $to nije uspeo da se, da tako
kazemo, dokaZze pred forumom uspeha. Svaka satira je slepa za sile
oslobodene raspadanjem. To je razlog zasto je potpuno raspadanje
apsorbovalo sile satire. Podsmeh s kojim vode Treéeg Rajha gleda-
juna emigrante i liberalne drzavnike, podsmeh ¢ija snaga sada lezi
samo u misi¢ima, poslednja je verzija toga. Razlog za nemoguénost
satire danas ne treba traziti, kao $to to pokusava sentimentalizam,
u relativizmu vrednosti, ve¢ u odsustvu obavezujué¢ih normi. Pre
e biti da se saglasnost, to formalno a priori ironije, pretvorila u
opStu saglasnosti oko sadrzaja. Kao takva, ona bi trebalo da bude
pravi predmet ironije i da joj u isti mah izmice tlo ispod nogu. Njen
medij, razlika izmedu ideologije i stvarnosti, vise ne postoji. Sveo
se na potvrdivanje stvarnosti kroz njeno puko dupliranje. Ironija
je nekada govorila: ovako je navodno, a ovako je stvarno; danas se,
medutim, ¢ak i u svojoj najradikalnijoj laZi, svet vraca na tvrdnju
da su stvari prosto takve kakve jesu, na prost uvid koji ih poisto-
vecéuje s ne¢im dobrim. Nema nijedne pukotine u litici vladajuceg
poretka za koju bi ironi¢ar mogao da se uhvati. Dok pada, prati ga
gromki, obeshrabrujuc¢i smeh podmuklog predmeta. Gest nemisle-
¢eg ,tako je kako je“ jeste upravo onaj s kojim svet isprac¢a svaku od
svojih Zrtava, a transcendentalna saglasnost svojstvena ironiji po-
staje smesna naspram istinskog jednoumlja onih koje bi morala da

245



lo kao blistavo secivo floreta, kasnijim generacijama izgledalo kao
debeli pendrek. Dvoli¢na produhovljenost pojavnosti uvek nasto-
ji da satiricara prikaze kao zabavnog, na pramcu progresa; merilo,
medutim, ostaje ono §to je ugrozeno progresom, ali koje je i dalje
$iroko prihvaéeno kao vazeca ideologija, tako da se neki fenomen
izdvojen radi osude odbacuje, a da mu se i ne dopusti da postane
predmet neke racionalne debate. Aristofanove komedije, u kojima
opscene price navodno treba da razotkriju bludnicenje, sluzile se
kao modernisticke laudatio temporis acti (pohvale starih vremena)
za rulju, koju su ocrnjivale. S pobedom burzoaske klase u hrisc¢an-
skoj eri, uloga ironije postaje labavija. Ponekad bi presla na stranu
potlacenih, narocito onih koji to, u stvari, vie nisu ni bili. Kao zato-
Cenica vlastite forme, ona se, naravno, nikada nije potpuno odrekla
svog autoritarnog nasleda, svoje nebuntovne pakosti. Tek sa slablje-
njem burZoazije ona se sublimirala u zalaganje za ideju o ¢ovecan-
stvu koje viSe ne trpi nikakvo izmirenje s postoje¢im i njegovom
svescu. Ali, ¢ak su i te ideje podrazumevale sopstvenu ociglednost:
nije bilo nikakve sumnje u njihovu objektivno-neposrednu oprav-
danost; nijedna dosetka Karla Krausa ne okleva da presudi ko je
pristojan, a ko nitkov, $ta je inteligencija, a $ta glupost, $ta je jezik,
a §ta Zurnalizam. Silovitost njegovih izreka izvire iz njegove vispre-
nosti. Kao $to ne zaziru ni od jednog pitanja, u svom munjevitom
sagledavanju Cinjenica, tako i ne dopustaju bilo koje pitanje. Medu-
tim, $to vise naglasava svoj humanizam kao nesto nepromenljivo,
Krausova proza poprima sve nazadnije crte. Ona osuduje pokvare-
nost i dekadenciju, literate i futuriste, a da zilote prirodnog stanja
ne nadmasuje ni¢im osim svojom sve$cu o njihovoj pokvarenosti.
To $to se protivljenje Hitleru na kraju pokazuje kao naklonost pre-
ma Sugnigu,’® ne potvrduje nedostatak hrabrosti veé da je re¢ o su-
protnosti satiri. Ovoj drugoj je potreban neki oslonac, i onaj koji je

% Kurt Schuschnigg (1897-1977), austrijski kancelar u periodu 1934-1938;
desnicar i predstavnik ,austrofasizma®, koji je, medutim, pokusavao da sacuva
nezavisnost Austrije u odnosu na Hitlerovu Nemacku. Karl Kraus je bio protiv
Hitlera, ali je podrzavao Susniga.

244

sku sudbinu, doprinosi toj ute$snoj mobilnosti. Ono §to odlucuje o
padu nije manjak stru¢nosti veé neprozirna hijerarhijska struktura,
u kojoj se niko, ¢ak ni oni na vrhu, ne oseca sigurnim: to je egalita-
rizam u ugrozenosti. Kada se u najuspesnijem filmu godine*! heroj-
ski kapetan avijacije vrati kuéi, samo zato da bi ga malogradanske
karikature Sikanirale kao ,drugostore jerk® (prodavac sode iz dro-
gerije), to ne samo da zadovoljava nesvesnu zluradost publike veé
je iucvrscuje u stavu da su svi ljudi zaista braca. Krajnja nepravda
pretvara se u prividenje pravde, a diskvalifikovanje ljudi u njiho-
vu jednakost. Ali, za sociologe, sumorna zagonetka glasi drugacije:
gde je proletarijat?

125. Olet*?

Preburzoaska proslost u Evropi je prezivela u stidu zbog toga
Sto su se licne usluge i naklonosti morali placati. Novi kontinent
vi$e ne zna za to. Cak ni na onom starom niko nije radio nista za
dzabe, ali to se doZivljavalo kao rana. Otmenost, koja ni sama ne
potice od neceg boljeg nego $to je monopol nad zemljom, bez sum-
nje je ideologija. Ali, opet je bila dovoljno duboko utisnuta u sva-
¢iji karakter, da bi ga okrenula protiv trzista. Nemacka vladajuca
klasa je, sve do duboko u XX vek, prezirala svaki nac¢in zaradiva-
nja novca, osim na osnovu privilegija i kontrole nad proizvodnjom.
Ono $to se kod umetnika i obrazovanih smatralo necasnim bilo je
upravo ono protiv éega su se ovi najvise bunili, nadoknada, a ,hof-
majster” (privatni uéitelj) Hederlin, kao i pijanista List, imali su
bas to iskustvo, koje ih je i dovelo u opoziciju vladajucoj svesti.
Sve do nasih dana, necija pripadnost visoj ili niZoj klasi grubo se
odredivala na osnovu toga da li uzima ili ne uzima novac. Pone-
kad se losa arogancija izokretala u svesnu kritiku. Svako dete iz

‘1 The Best Years of Our Lives, William Wyler, 1946.
¢ Lat., ,Pecunia non olet“ (novac ne smrdi).

225



evropskog viseg sloja crvenelo je kada bi mu rodaci dali poklone u
novcu, i mada je prvenstvo burZzoaske korisnosti slamalo takve re-
akcije i obilato ih nadoknadivalo, ostajalo je pitanje da li su ljudska
bi¢a stvorena samo za razmenu. Ostaci starog, u evropskoj svesti,
postali su ferment novog. S druge strane, u Americi, nijedno dete
priblizno imu¢énih roditelja nema nikakvih problema da zaradi koji
cent prodajuéi novine, a taj nehaj se ispoljava i u navikama odra-
slih. To je razlog zasto neobavestenom Evropljaninu Amerikanci,
u celini, izgledaju kao ljudi bez dostojanstva, nauceni da placaju
za usluge, kao $to su ovi u onim prvim skloni da vide vagabunde
i lazne plemice. Samodokaziva izreka da rad nije sramota, blaZe-
no odsustvo svakog snobizma prema onome §to je, u feudalnom
smislu, bilo ne¢asno u trzisnim odnosima, demokratija principa sti-
canja, doprinose produzavanju neceg apsolutno antidemokratskog,
ekonomske nepravde, ljudske degradacije. Niko i ne pomislja da bi
moglo biti usluga koje se ne mogu izraziti u razmenskoj vrednosti.
To je pravi preduslov za trijumf tog subjektivnog uma koji ne moze
da nesto pojmi kao samo po sebi istinito i obavezujuce, ve¢ samo
kao nesto Sto postoji za druge, kao nesto razmenljivo. Ako je tamo
preko (u Evropi) ponos bio ideologija, ovde je to isporuka kupcima.
To vazi i za proizvode objektivnog duha. Neposredna korist svake
strane ukljucene u ¢in razmene, dakle, subjektivno najograniceniji
stav, zabranjuje subjektivno izrazavanje. Profitabilnost, kao a priori
proizvodnje dosledno okrenute trzistu, ne dopusta da se spontana
potreba za subjektivnoséu, za sAimom stvari, uopste pojavi. Cak i
kulturni proizvodi napravljeni i distribuirani $irom sveta uz najve-
¢e troskove, ponavljaju, makar i sa snagom nedokucive masinerije,
gestove kafanskih muzicara, koji, dok jednim okom merkaju tacnu
za baksis na klaviru, zakucavaju omiljene melodije svojim gazdama
u usi. Budzeti kulturne industrije dostizu milijarde, ali zakon koji
odreduje formu njenih proizvoda ne prelazi nivo napojnice. Ono
$to je u industrijalizovanoj kulturi prekomerno sjajno, higijenski
Cisto, ostatak je tog stida, preklinjuéa slika, kao odelo glavnog ho-
telskog menadzera, koji se, samo zato da ne bi vise izgledao kao

226

tih dusa i drugih nitkova onda preradila u vrlo artisticke, ali jeftine
zidne ukrase. Tek od tada napredak u komunikaciji dobija na za-
mahu. Najzad, ko bi se danas pozalio $to ¢ak i najslobodniji duhovi
viSe ne pisu za neko imaginarno potomstvo, mozda pouzdanije od
njihovih savremenika, ve¢ samo za mrtvog boga?

134. Juvenalova greska®’

Tesko je pisati satiru. Ne samo zato na$ poloZaj, kojem je ona
potrebnija nego ikada, pravi sprdnju od svake sprdnje. Sama iro-
nija, kao sredstvo, dospeva u sve veéi raskorak sa istinom. Ironi-
ja osuduje objekt, tako §to ga uzima za ono za $ta se predstavlja,
i onda ga, bez suda, ¢ime takore¢i posteduje misle¢i subjekt, od-
merava kao stvar po sebi. Ona razotkriva negativno tako §to mu
suprotstavlja pozitivno, pri ¢emu sama polaze pravo na pozivitet.
Ironija ukida samu sebe ¢im doda jednu re¢ objasnjenja. Ona tako
pretpostavlja ideju o ne¢emu ociglednom, sa izvorno drustvenim
prizvukom. Tek kada se izmedu subjekata uspostavi ubedljiv kon-
senzus, subjektivna refleksija, kao konceptualni ¢in, postaje izlisna.
Onome ko na svojoj strani ima smeh, nisu potrebni nikakvi dokazi.
Istorijski, tokom milenijuma, sve do Volterovog doba, satira je radi-
je opétila s ja¢ima, sa onima na koje je mogla da se osloni, s vlaséu.
Po pravilu je radila u korist starijeg drustvenog sloja, ugrozenog
novijom fazom prosvetiteljstva, tako $to je pokusavala da prosve-
titeljskim sredstvima sac¢uva njegov tradicionalizam: njena vecita
tema bila je opadanje morala. Zato je ono $to je nekada izgleda-

Naziv se srece i u delu donjonemackog pesnika Karla Grota (Karl Groth, Quick-
born, Volksleben, in plattdeutschen Gedichten Ditmarscher Mundart, 1852), a posto-
jao i avangardni knjizevni ¢asopis Quickborn, koji je izlazio u Berlinu, pocevsi od
devedesetih godina XIX veka (Edvard Munch, August Strindberg, medu ostalim
saradnicima).

*7 Aluzija na Juvenala (Decimus Tunius Iuvenalis, oko I-1I veka n. e), rimskog
pesnika, autora Satira, koji je napisao, ,Tesko je ne pisati satire®.

243



VO u raj za ateiste: ,Cetiri jevandelja, na nemackom, sa uvodom i
komentarima dr Hajnriha Smita (Heinrich Schmidt). Za razliku od
iskvarenog, cesto preradenog oblika u kojem su nam jevandelja do
sada bila predstavljana, ovo novo izdanje se vrac¢a izvorima i moze
biti od velike vrednosti ne samo za istinski religiozne ljude ve¢ i za
one ’antihriste’, koji pozivaju na drustvenu akciju.“ Izbor je tezak,
ali sigurno je da su obe elite bile saglasne, isto koliko i sinopti¢ne:
»Jjevandelje novog covecanstva. Sinteza: Nice i Hrist, Karla Martina
(Carl Martin, Das Evangelium vom neuen Menschen. Eine Synthese:
Nietzsche und Christus, 1904). Divno uzdiZuéa rasprava. Sve §to se u
savremenoj nauci i umetnosti bori sa duhovima proslosti, uhvatilo
je korena i procvetalo u ovom zrelom, a opet tako mladom duhu.
Zaista neobicno: taj ‘novi’, potpuno novi ¢ovek, spravlja za sebe i
za nas najokrepljujuéi napitak iz drevnog izvora Zivota: tu drugu
poruku spasenja, €iji se najéistiji zvuci ¢uju i u Besedi na gori...
Kao i u jednostavnosti i uzviSenosti tih rec¢i!” U potpisu: ,Eticka
kultura Cudo se okonéalo pre skoro ¢etrdeset godina, cemu tre-
ba dodati jo§ dvadeset, od kada je Niceov genije s pravom odlucio
da prekine komunikaciju sa svetom. Nista nije pomoglo — ushiceni
neverujuci svestenici i eksponenti te organizovane eticke kulture,
iste one koja je kasnije naterala nekada imuéne dame da emigriraju
u Njujork i zavrse kao kelnerice, baskare se na zavestanju coveka
koji se nekada plasio da ga neko ne ¢uje dok ,potajno pevusi neku
barkarolu“.>® Cak i tada, nada da se ostavi poruka u boci, pred na-
rastajuom plimom varvarstva, bila je prijateljska vizija: ocajnicka
pisma zavrsila su u mulju ,izvora Zivota“,>® da bi ih banda plemeni-

% Barcarola, it., pesma venecijanskih gondolijera. Nasla je svoje mesto i u
klasi¢noj muzici, u delima Mendelsona (,Venetianisches Gondellied*, kao u origi-
nalu), Sopena, Ofenbaha, Rosinija, itd.

56 Aluzija na prethodno navedenu frazu ,izvor Zivota®, u originalu ,Quick-
born®, iz knjige Karla Martina, ali verovatno i na katolicki omladinski pokret i
istoimeni Casopis (Quickborn, od 1909), ¢ije su misti¢ne spekulacije o povratku
izvornim, hris¢anskim vrednostima takode pronalazile inspiraciju u Nic¢eu (kao i
mahom religiozni autori, na koje se Adorno ovde osvrce). Izraz potice iz donjo-
nemackog jezika i oznac¢ava muljevito tlo, ali i izvor Zivota (ili ,izvor mladosti®).

242

oberkelner, utrkuje sa aristokratama u eleganciji, i tako opet otkri-
va samo kao oberkelner.

126. L Q.

Oblici ponas$anja primereni najprogresivnijem stanju tehnickog
razvoja nisu ograniceni na sektore u kojima su zapravo bili potreb-
ni. Tako misljenje ne samo da izlaZe svoj ucinak drustvenoj kon-
troli, tamo gde je na to prisiljeno svojoj profesijom, ve¢ se tome
prilagodava i celim svojim sastavom. Posto se misljenje postepeno
izokrenulo u re$avanje dodeljenih zadataka, i ono $to mu nije dode-
ljeno obraduje se po istoj Semi, kao zadatak. Izgubivsi autonomiju,
misao vie ne poverava sebi da shvati nesto stvarno, radi sebe sa-
me, slobodno. Puna iluzornog postovanja, ona to prepusta najbolje
placenima, i tako se pretvara u nesto merljivo. Cak i pred samom
sobom, pocinje da se ponasa kao da stalno mora da dokazuje svoju
upotrebljivost. Ako nema niceg §to bi mogla da ,prokljuvi®, posta-
je priprema za ovu ili onu vrstu vezbe. Svojim predmetima prilazi
kao plikim preprekama, kao neprekidnoj proveri forme svog bica.
Razmatranja koja bi htela da pokaZzu odgovoran odnos prema te-
mi i, samim tim, prema sebi, izazivaju sumnju kao uzaludno, ispra-
zno, asocijalno samozadovoljavanje. Kao $to neopozitivisti cepaju
spoznaju na nagomilanu empiriju i logic¢ki formalizam, tako je i in-
telektualna aktivnost onih kojima jedinstvena nauka pristaje kao
salivena, podeljena na popis poznatog i probne uzorke njihovog
misaonog kapaciteta: kod njih se svako misljenje pretvara u kviz
njihove obavestenosti ili podobnosti. Ispravni odgovori mora da su
negde ve¢ zapisani. Instrumentalizam, najnovija verzija pragmati-
zma, odavno nije samo stvar primenjene misli ve¢ a priori vlastite
forme. Kada opozicioni intelektualci, koji su podlegli toj ¢ari, po-
zele da sadrzaju drustva pridu drugacije, oni se pokazuju paralizo-
vanim stanjem vlastite sveti, unapred oblikovanim potrebama tog

227



drustva. I dok je misao zaboravila kako da misli za sebe, ona se u
isti mah preokrenula u apsolutni ispitni autoritet same sebe. Misliti
vi$e ne znaci nista drugo nego u svakom trenutku proveravati da li
se moZe misliti. Odatle zagusljiv kvalitet svake naizgled nezavisne
intelektualne produkcije, kako teoretske, tako i umetnicke. Socija-
lizacija duha je to $to ga drzi zatvorenim, omadijanim, pod staklom,
sve dok je i simo drustvo zarobljeno. Ako je misao nekada usvajala
obaveze nametnute spolja, ona se danas, kao integrisana, ugraduje
u sveobuhvatni aparat i tako propada, ¢ak i pre nego $to je sustigne
njena konac¢na ekonomska i politicka presuda.

127. Wishful thinking*?

Inteligencija je moralna kategorija. Razdvajanje na ose¢anje ira-
zumevanje, koje omogucava da se budalastine izgovaraju slobodno
i blazeno, opredmecuje istorijski dostignuto komadanje ¢oveka na
funkcije. U pohvali jednostavnosti provejava strepnja da bi se ono
§to je razdvojeno moglo ujediniti i tako okoncati podvalu. ,Ako
imas$ i razuma i srca®, kaze jedan Helderlinov kuplet, ,pokazi samo
jedno. Ako ih pokaZes zajedno, oboje ée te prokleti.“** Ocrnjivanje
ograni¢enog razumevanja, u poredenju s beskona¢nim razumom,
koje odjekuje filozofijom, razumom koji, buduéi beskonacan, osta-
je nedokuciv za konacni subjekt, prisutno je, uprkos svojim kritic-
kim namerama, i u starom refrenu: ,Budi uvek veran i posten®
Kada Hegel pokazuje razumu njegovu glupost, on ne samo da pri-
vodi izolovano odredenje refleksije, pozitivizam svake vrste, meri
sopstvene neistine vec se pridruzuje zabrani misli, odsecajuéi nega-
tivni rad koncepta, za koji je tvrdio da ga je njegov metod dostigao,
dok s najvise tacke spekulacije oponasa protestantskog svestenika

* Eng., sanjarenje, pusti snovi.
* Friedrich Holderlin, Guter Rat (Dobar savet, 1796-1798).
 W. A. Mozart, Ub’ immer Treu und Redlichkeit (1791).

228

ga je zamisljao Alfred Kerner (K6rner), iz Lajpciga, koji mora da je
bio stru¢njak za te stvari. ,Idealni Zivoti ciljevi, Adalberta Svobode
(Ideale Lebensziele, 1901). U svojim delima Svoboda je rasplamsao
veliku baklju prosvetiteljstva, koja jarkom svetlo§¢u obasjava sve
probleme ljudskog istrazivackog duha i otkriva pred nasim o¢ima
prave ideale razuma, umetnosti i kulture. Ova veli¢anstveno zami-
§ljena i bogato opremljena knjiga drzi vam paznju od pocetka do
kraja; ona je zanosna, podsticajna, poucna i ima isto okrepljujuce
dejstvo na istinski slobodne duhove kao i hladna kupka koja ¢eli¢i
zivce ili osveZavajuéi planinski vazduh.“ U potpisu: ,,Covecanstvo®,
i preporucuje se skoro isto koliko i David Fridrih Straus (David
Friedrich Strasuss). ,Ka Zaratustri, Maksa Cerbsta (Max Zerbst, Zu
Zarathustra! Zwei Vortdige, 1905). Postoje dva Nicea. Jedan je svet-
ski poznat pomodni filozof, briljantni pesnik i elokventni majstor
stila, o kojem danas prica ceo svet, ¢ijih je nekoliko nesvacéenih fra-
za, istrgnutih iz njegovog dela, postalo sumnjivi zajednicki posed
svih ’obrazovanih’. Drugi Nice je nedokucdivi, nepresusni mislilac
i psiholog, veliki tumac ljudskih bica i vrednovatelj Zivota, nenad-
masne duhovne energije i snage misli, kojem pripada najudaljeni-
ja buduénost. Pribliziti ta dva Nicea najmastovitijim i najozbiljni-
jim medu savremenim ljudima, namera je dva eseja koja ¢ine ovu
malu knjigu® Ako je tako, onda radije biram prvog. Naime, onaj
drugi se predstavlja ovako: ,Filozof i plemenito ljudsko bice. Prilog
karakterizaciji Fridriha Nic¢ea, Mete fon Salis-Marslins (Meta von
Salis-Marschlins, Philosoph und Edelmensch, ein Beitrag zur Cha-
rakteristik Friedrich Nietzsches, 1897). Knjiga nam privla¢i paznju
svojim vernim prikazom svih senzacija koje je Nic¢eova li¢nost iza-
zvala u dusi jedne samosvesne Zene.“ Ne zaboravite bi¢, govorio
je Zaratustra. Umesto toga, nudi nam se: ,Filozofija radosti, Mak-
sa Cerbsta (Max Zerbst, Die Philosophie der Freude, 1904). Doktor
Maks Cerbst polazi od Nicea, ali nastoji da prevazide neke njego-
ve jednostranosti... Autor se ne bavi hladnim apstrakcijama, ovo
je pre himna, filozofska oda radosti, u kojoj daje sve od sebe.” Kao
studentska $ala. Ne budimo jednostrani. Bolje odmah podimo pra-

241



u stvari govori o Zelezni¢kim stanicama,’® uz propisno odusevlja-
vanje folklorom iz Oklahome i par bu¢nih dzez ploca, s kojima se
osecate u isti mah kolektivno, smelo i udobno. Svaki sud nailazi na
odobravanje prijatelja, svaki argument je unapred poznat. To Sto
su svi kulturni proizvodi, ¢ak i oni nekonformisticki, ukljuéeni u
mehanizme distribucije krupnog kapitala, to §to u najrazvijenijim
zemljama neko delo koje ne nosi imprimatur (zvani¢no odobrenje)
masovne proizvodnje jedva moze da dopre do nekog Citaoca, gle-
daoca ili slusaoca, unapred uskracuje disidentskoj teznji njen ma-
terijal. Cak je i Kafka postao samo deo pokuéstva u iznajmljenim
ateljeima. Sami intelektualci su ve¢ toliko duboko odredeni onim
$to se u njihovim izolovanim sferama smatra prihvaéenim, da vise
ne Zele niSta osim onoga §to im se sluzi pod etiketom ,highbrow*
(intelektualnog). Njihova jedina ambicija je da pronadu svoj nacin
na koji ¢e, u okviru prihvacenog kanona, izgovoriti ispravnu paro-
lu. Neukljucenost posvecenih je iluzija i puko ¢ekanje na red. Bilo
bi preterano nazvati ih odmetnicima; svoja mediokritetska lica kri-
ju iza velikih naocara s roZnatim okvirima, sa obi¢nim staklima,
samo zato da bi lakse prosli kao ,briljantni®, pred samima sobom
i drugima, u opstoj konkurentskoj trci. Oni su ve¢ kao i svi ostali.
Subjektivni preduslov za suprotstavljanje, nestandardizovano ra-
sudivanje, odumire, dok se njegovo glumatanje izvodi kao grupni
ritual. Staljin treba samo da se nakaslje, da bi Kafku i Van Goga
istog Casa bacili na smetliste.

133. Prilog intelektualnoj istoriji

Na kraju moje kopije Zaratustre, iz 1910, nalaze se preporuke
izdavaca. Sve su skrojene za pleme Niceovih ¢italaca, onako kako

> Earl Hawley Robinson (1910-1991), americki kompozitor, komunista, au-
tor muzicke poeme posvecene Abrahamu Linkolnu (Lincoln), ,Lonesome Train“
(1942).

240

koji savetuje svom stadu da ostane stado, umesto da se osloni na
sopstveno slabasno svetlo. Pre ¢e biti da je na filozofiji da jedinstvo
osetanja i razumevanja trazi upravo u njihovom kontrastu: u mo-
ralnom jedinstvu. Inteligencija, kao mo¢ rasudivanja, suprotstavlja
se u svom ispoljavanju onome $to je unapred dato, tako $to ga u isti
mah izrazava. Sam kapacitet za rasudivanje, koji iskljucuje nagon-
ske impulse, nadoknaduje im to u ¢asu kada se iskaze kao kontrapri-
tisak onom drustvenom. Snaga rasudivanja se meri ¢vrstinom ega.
Odatle, medutim, izvire i dinamika nagona, koja se u psihickoj po-
deli rada prebacuje na oseéanja. Instinkt, volja da se istraje, sadrzan
je u znacenju logike. Time $to u njoj zaboravlja sebe, $to se pokazu-
je nepotkupljivim, subjekt koji rasuduje odnosi pobedu. Nasuprot
tome, kao sto ljudi, u svom najuzem krugu, postaju glupi u tacki u
kojoj poc€inje njihov vlastiti interes i onda usmeravaju svoju ozloje-
denost na ono §to ne Zele da shvate, upravo zato $to bi mogli da ga
shvate suvi$e dobro, tako je i planetarna glupost, koja sprecava sa-
vremeni svet da uvidi sumanutost sopstvenog uredenja, proizvod
nesubilimiranog, neukinutog interesa vladara. Kratkoroc¢an, a opet
neodoljiv, on se stvrdnjava u anonimnu $emu istorijskog toka. To-
me odgovaraju glupost i tvrdoglavosti pojedinca; nesposobnost da
svesno ujedini snagu predrasuda i delovanja. Ona se redovno na-
lazi u sprezi s moralnim nedostacima, s nedostatkom autonomije i
odgovornosti, dok je velika istina sokratovskog racionalizma glasi-
la da se zaista pametna osoba, Cije su misli usmerene na predmet
i ne kruZe formalisti¢ki oko samih sebe, tesko moZe smatrati zlom.
Naime, motivacija zla, slepa pristrasnost u proizvoljnosti sopstva,
tezi da se rastopi u mediju misli. Selerov komentar, da je svaka spo-
znaja utemeljena u ljubavi, bio je laz, zato §to je zahtevao da ljubav
bude nesto $to se gleda neposredno. Ali, to bi mogla biti istina, ka-
da bi ljubav nagonila na rastvaranje svakog privida neposrednosti i
time svakako postala nespojiva s predmetom spoznaje. Protiv otce-
pljivanja misli ne pomaZe ni sinteza uzajamno otudenih mentalnih
delova, niti terapeutsko proZimanje razuma iracionalnim fermenti-
ma, ve¢ samo samosvesna refleksija o elementu Zelje, koji antitetic-

229



ki uspostavlja misao kao misao. Tek kada se taj element potpuno
rastvori, bez ikakvih heteronomnih ostataka u objektivnosti misli,
on ¢e poceti da vodi ka utopiji.

128. Regresije

Moje najranije secanje na Bramsa, i sigurno ne samo moje, jeste
uspavanka ,Dobro vece, laku no¢*.*® Potpuno nerazumevanje tek-
sta: nisam znao da je Ndglein (klinci¢) re¢ za jorgovan ili, u nekim
krajevima, za karanfil (Nelken), nego sam zamisljao da oznacava
male klinove, brojne ¢iode kojima je svuda oko nebeskog kreveca,
onog mog, bila zakacena zavesa, tako da je dete, zasticeno u mraku
od svakog tracka svetlosti, moglo da spava do u beskraj — ,sve dok
krava vredi marjasa“, kako to kazu u Hesenu — bez straha. Koliko
samo cvece zaostaje za neznoscu tih zavesa. Nista ne moze da nam
zameni nepomucenu svetlost, osim nesvesnog mraka; ono $to smo
jednom mogli biti, osim sna da se nikada nismo ni rodili.

~Spavaj mirno, spavaj; zatvori svoje okice; slusaj kako kisa pada;
slusaj kako susedov pas laje; stene je ugrizlo prosjaka, poderalo mu
odelo; prema kapiji prosjak beZi; spavaj mirno, spavaj.“’ Prva stro-
fa Taubertove uspavanke je zastrasujuca. Ali poslednja dva stiha
opet blagoslove san obe¢anjem mira. To nije sasvim do burZoaske
tvrdoce, do umirujuéeg saznanja da je uljez oteran. Dete koje po-
spano osluskuje ve¢ je napola zaboravilo proterivanje stranca, koji
u Sotovoj pesmarici*® izgleda kao Jevrejin, a u stihu ,prema kapi-
ji prosjak bezi“, ono naslu¢uje mir i bez bede drugih. Sve dok na
svetu postoji ijedan prosjak, kaze u jednom fragmentu Benjamin,

% Johannes Brams, ,Guten Abend, gute Nacht® (Wiegenlied, op. 49, no. 4),
1868.

* Doslovan prevod. Wiegenlied (Uspavanka), stihovi Johann Stephan Schiit-
ze (1771-1839), muzika Wilhelm Taubert (1811-1891).

8 Bernard Schott (1748-1809), nemadki muzi¢ar i muzi¢ki izdavaé. Osnivaé
izdavacke kuce koja danas deluje pod nazivom Schott Music.

230

132. Skupocena reprodukcija

Drustvo je integralno i pre nego §to njime po¢ne da se vlada to-
talitarno. Njegova organizacija obuhvata ¢ak i one koji ratuju pro-
tiv njega i normalizuje njihovu svest. Cak i oni intelektualci koji
imaju sve politicke argumente protiv burZoaske ideologije, podle-
7u procesu standardizacije, koji ih, i pored drasti¢ne razlike u sadr-
Zaju, zbog njihove spremnosti za prilagodavanje, toliko priblizava
preovladujuc¢em duhu, da njihovi stavovi objektivno postaju sve
cene sopstvenih $ansi. Ono $to njima subjektivno izgleda radikalno,
objektivno je toliko ugradeno u obrazac rezervisan za njih i njima
slicne, da se radikalizam degradira u apstraktni prestiz, u legitima-
ciju za one koji znaju §$ta bi jedan intelektualac danas trebalo da
podrzava ili napada. Dobre stvari za koje se zalazu, odavno su isto
onoliko priznate, brojno ogranicene i vrednosno-hijerarhijski kru-
te kao i studentska bratstva. I dok dizu glas protiv zvani¢nog kica,
njihov senzibilitet ostaje zavistan, kao u dobre dece, od jelovnika
sastavljenog unapred, od kliseiziranog napada na klisee. Sobe tih
mladih boema odraz su njihovog duhovnog domacinstva. Na zido-
vima reprodukcije velikih umetnika, lazno vernih boja, kao Van
Gogovi Suncokreti ili Kafe u Arlu, na policama knjige sa sazecima
socijalizma i psihoanalize, uz nesto seksologije, za one neinhibira-
ne sa inhibicijama. Pored toga, Prust u izdanju Random House -
prevod Skota Monkrifa (Scott Moncrieff) zasluzio je bolju sudbinu
- ekskluzivno po sniZzenoj ceni, ¢ija sama spoljasnjost, s tom kom-
paktnom, ekonomi¢nom formom ,omnibusa®, izvrgava ruglu auto-
ra, Cija svaka reCenica izbacuje iz stroja neko uvrezeno misljenje,
da bi sada, kao slavom ovencani homoseksualac, igrao kod tih mla-
dih ljudi istu onu ulogu koju u nemackim domovima imaju knjige
0 ,Zivotinjama nasih Suma“ i ekspedicijama na Severni pol. Tako-
de, na gramofonu kantata o Linkolnu, neke pravedne duse, koja

239



umesanost u status quo profitnog sistema, njegova necista savest i
prevara, prosto bodu o¢i. Nikakvo pozivanje na Cinjeni¢no stanje
svesti nikada nije imalo pravo na veto protiv uvida koji prevazilazi
to stanje svesti, tako Sto njegove kontradikcije razotkriva pred njim
samim i objektivnim odnosima. Mozda je nemacki fasisticki profe-
sor u pravu, kada primecuje da su ¢ak i narodne pesme, one prave,
zivele od opalih plodova kulturnog dobra vise klase. Nije slucaj-
no cela popularna umetnost tako krhka i, kao i film, ,neorganska®
Ali, izmedu stare nepravde, u ¢ijem se glasu jos Cuje jadikovka, ¢ak
i kada uzdiZe sebe, i otudenja, koje se predstavlja kao povezanost,
koje podmuklo stvara privid ljudske bliskosti uz pomo¢ ozvucenja
i reklamne psihologije, postoji razlika slicna onoj izmedu majke,
koja umiruje dete koje se plasi demona, tako $to mu prica bajku u
kojoj dobro biva nagradeno, a zlo kaznjeno, i filmskog proizvoda,
koji ljutito, preteci, uteruje u usi i o¢i gledalaca pravdu ma kojeg
svetskog poretka, u ma kojoj zemlji, da bi ih iznova i jo$ temeljnije
poducio starom strahu. Snovi iz bajke, koji se tako revnosno po-
zivaju na dete u odraslom, u organizaciji totalnog prosvetiteljstva,
nisu nista drugo nego regresija, koja najpotpunije izdaje gledaoce
upravo onda kada ih najprisnije tapse po ramenu. Neposrednost,
narodna zajednica stvorena filmovima, pokazuje se kao posredova-
nje bez ostatka, koje ljude i sve §to je ljudsko degradira na stvari,
i to tako savrSeno, da se ono po ¢emu se razlikuju od stvari, ¢ak i
trikovi samog postvarenja, vise ne mogu primetiti. Film je uspeo da
subjekte preobrazi u drustvene funkcije tako potpuno, da oni koji
se nalaze u njegovom dometu, nesvesni bio kakvih sukoba, uzivaju
u vlastitoj dehumanizaciji kao u ne¢emu ljudskom, kao u blazenoj
toplini. Totalni kontekst kulturne industrije, koji niSta ne ostavlja
izvan sebe, i totalna drustvena obmana su jedno te isto. Zato tako
lako izlazi na kraj sa suprotnim argumentima.

238

imacemo mit; tek kada prosjaka viSe ne bude, mit ¢e moci da se
umiri.*’ Zar i samo nasilje onda ne bi moglo pasti u zaborav, kao u
polutami decijeg sna? Zar nestanak prosjaka ne bi na kraju mogao
da nadoknadi sve $to mu je bilo u¢injeno i $to se nikada ne moze
nadoknaditi? Zar u toj slici ljudskih progonitelja, koji, zajedno sa
Stenetom, huskaju celu prirodu na slabije, ne lebdi nada u nestanak
i poslednjeg traga progona, koji je i sam deo prirode? Zar prosjak,
oteran s kapije civilizacije, ne bi mogao da pronade utociste u svom
zavicaju, oslobodenom od prokletstva Zemlje? ,Ne brini sada, pro-
sjak ¢e na kraju kuéi doéi>°

Od kada mogu da mislim, nalazio sam sre¢u u pesmi ,Jzmedu
planina i dubokih, dubokih dolina“:*! o dva zeca skrivena u travi,
koje je pogodio lovac, ali koji shvataju da su jos Zivi i daju se u beg.
Ali, pouku sam shvatio tek mnogo kasnije: razum moze da istraja-
va samo u ocaju i krizi; potreban mu je apsurd, da ne bi podlegao
objektivnom ludilu. Treba se ponasati bas kao ta dva zeca: kad pu-
gka opali, srusiti se teatralno na zemlju, kao mrtav, onda se sabrati
i trgnuti, i ako jos ima daha, zbrisati kao munja. Snaga straha i sna-
ga srece su iste, to je neograniCena otvorenost za iskustvo koje ide
do samozaborava, u kojem ono i$¢ezlo ponovo otkriva sebe. Sta bi
uopste bila sreca koja svoju meru na nalazi u neizmernoj tuzi zbog
onog $to jeste? Naime, ovaj svet je duboko poremecen. Svako ko
oprezno poku$ava da mu se prilagodi ucestvuje u njegovom ludi-
lu, a istrajavaju samo oni ekscentri¢ni, koji nareduju ludilu da sta-
ne. Samo takvi mogu da zastanu da bi se zamislili nad iluzornoséu
zla, nad ,nestvarnoséu oc¢aja“ (Benjamin)>? i shvatili ne samo da su

4 Walter Benjamin, Das Passagen-werk, GS (Sabrana dela) tom V, str. 505; str.
400 engleskog izdanja, The Arcades Project (New York: Belknap Press, 2002).

% Schiitze-Taubert, Wiegenlied, prvi stih poslednje strofe, ,Kannst nur ruhig
sein, Bettler kehrt schon ein®.

1 Zwischen Berg und tiefem, tiefem Tal®, nemacka pesma za decu, anonim-
nih autora, zabelezena oko 1825, u Hesenu i u okolini Elberfelda (Vupertal).

*2 Adorno po se¢anju citira Benjamina, iz eseja o Francu Kafki, ali pravi ma-
lu omasku, koju je ponovio i u jednom kasnijem osvrtu (,Charakteristik Walter
Benjamins®, Prismen: Kulturkritik und Gesellschaft, 1955): naime, Benjamin u tom

231



jos zZivi nego i da jo$ ima Zivota. Lukavstvo bespomoc¢nih zeceva,
zajedno s njima, spasava Cak i lovca, tako $to mu krade njegovu
sopstvenu gresku.

129. Korisnicki servis

Kulturna industrija neduzno tvrdi kako samo sledi svoje potro-
S$ace i isporucuje im ono $to Zele. Ali, dok revnosno odbacuje svaku
pomisao na vlastitu autonomiju i svoje Zrtve proglasava za sudi-
je, ona, u svojoj prikrivenoj aroganciji, nadmasuje sve ispade au-
tonomne umetnosti. Nije stvar u tome da se kulturna industrija
prilagodava reakcijama potrosaca, ve¢ u tome da ih lazira. Ona ih
uvezbava, ponasajuci se kao da je i sama potrosac¢. Moglo bi se po-
sumnjati da je celo to ,adjustment® (prilagodavanje), za koje dru-
$tvo tvrdi da mu se povinuje, ideologija; $to se vise trude da se
prilagode drugima i celini, kroz prenaglasenu jednakost, kroz jav-
no obznanjivanje drustvene nemodi, ljudi utoliko vise ucestvuju u
modi i osujecuju jednakost. ,Muzika slusa za slusaoce®, dok se film,
na nivou cele branse, sluzi bednim trikom odraslih, kada hoée da
prevare decu, tako $to im se obracaju jezikom koji bi trebalo da
im odgovara, a onda iznose pred njih svoj ¢esto sumnjivi poklon,
s grimasom krajnjeg, mljackavog ushicenja, koji hoce i da izazovu.
Kulturna industrija je skrojena po meri mimeticke regresije, mani-
pulacije potisnutim nagonom za oponasanjem. Njen metod sastoji
u tome da anticipira na¢in na koji ¢e je gledaoci oponasati, tako da
stvori privid kako saglasnost, koju tek treba da postigne, veé po-
stoji. U tome uspeva utoliko lakse $to u nekom stabilnom sistemu
ona moze da ra¢una na tu saglasnost i da je onda ritualno pona-
vlja, umesto da je zaista proizvodi. Njen proizvod uopste nije neki

tekstu govori o ,nestalnosti ocajanja“ (,Flatterhaftigkeit der Verzweiflung®). W.
Benjamin, Franz Kafka, 1934 (u prevodu iz zbirke Eseji, ,Jeprsavost o¢ajanja“; No-
lit, Beograd, 1974, str. 255).

232

troaktivna: njegovo optimisticko uzasavanje iznosi na videlo ono
Sto je u bajci oduvek sluzilo nepravdi, dok kroz paradu nitkova, ko-
jima je ocitalo bukvicu, evocira likove onih koje integralno drustvo
osuduje i ¢ija je osuda uvek bila san socijalizacije. To je razlog za-
$to odumiranje individualisti¢ke umetnosti nije opravdanje za onu
umetnost koja se ponasa kao da su njen subjekt i njegove arhai¢ne
reakcije nesto prirodno, dok je njen pravi subjekt, svakako nesve-
stan, sindikat nekoliko velikih firmi. Ako same mase, kao potrosaci,
imaju uticaja na film, to ostaje apstraktno kao i stanje blagajne, ko-
je zamenjuje nijanse aplauza: puki izbor izmedu ,da“ i ,ne“ onome
$to se nudi, upregnut u raskorak izmedu koncentrisane mod¢i i ras-
prsene nemoci. Najzad, ¢injenica da brojni eksperti, kao i prosti
tehnicari, ucestvuju u stvaranju filma, ne garantuje njegovu huma-
nost nista vise nego Sto odluke nadleznih nauc¢nih tela garantuju
humanost bombi i otrovnog gasa.

Visokoparne price o filmskoj umetnosti zaista pristaju samo pi-
skaralima koji Zele da se nametnu; ali, svesno pozivanje na naiv-
nost, na tupavost posluge, koja je odavno presla u misli gospodara,
viSe nije od pomo¢i. Film, koji se danas neodoljivo kaci za ljude
kao da je deo njih, u isti mah je nesto najudaljenije od njihove ljud-
ske sudbine, koja bi se mogla ostvariti svakog dana, dok njegove
apologete Zive od odbijanja da razmisljaju o toj autonomiji. To §to
ljudi koji prave filmove nisu nikakvi spletkarosi ne protivreéi to-
me. Objektivni duh manipulacije namece se kroz iskustvena pra-
vila, procene situacije, tehnicke kriterijume, ekonomski neumitne
kalkulacije, kroz celokupan teret industrijskog aparata, a da pri tom
nije potrebna nikakva narocita cenzura, dok bi ¢ak i oni koji hoée
da se i mase nesto pitaju, videli kako ove samo odrzavaju sveprisut-
nost sistema. Filmski producenti su isto toliko malo subjekti kao i
njihovi zaposleni i musterije; oni su samo delovi nezavisne masi-
nerije. Medutim, zapovest koja zvuc¢i tako hegelovski, da masovna
umetnost treba da se povinuje stvarnom ukusu masa, a ne nega-
tivistickih intelektualaca, jeste uzurpacija. Suprotstavljenost filma,
kao sveobuhvatne ideologije, objektivnim interesima ljudi, njegova

237



zvodacima naici na nekog genijalnog manipulatora; vecina njih su
bez talenta, u to nema sumnje, ali tamo gde se neophodni darovi
nadu na okupu, moZe se imati uspeha, uprkos svim ograni¢enjima
sistema. Ukus masa, kojima se film povinuje, ne potice od njih sa-
mih ve¢ im se namece? Ali, glupo je govoriti o nekom ukusu masa
drugacijem od ovog, buduéi da je ono $to se naziva popularnom
umetnoscu uvek bilo odraz dominacije. Prema takvoj logici, neka
bezimena opsta volja moZe da poprimi oblik samo kroz kompetent-
no prilagodavanje produkcije datim potrebama, a ne kroz bavljenje
nekom utopijskom publikom. Filmovi su puni laznih stereotipova?
Ali, stereotipovi su su$tina popularne umetnosti, te bajke sa prin-
Cevima spasiocima i davolima, kao $to i filmovi imaju svoje junake
i nitkove, a Cak je i varvarska okrutnost, koja svet razdvaja na do-
bro i zlo, nesto Sto film deli s najboljim bajkama, u kojima maceha
plese do smrti, u svojim cipelama od usijanog gvozda.

Na sve to se moZe odgovoriti, ako se razmotre osnovni koncep-
ti koji apologete filma uzimaju zdravo za gotovo. Lose filmove ne
treba osudivati zbog nestru¢nosti: ve¢inu nadarenih slama posao,
a Cinjenica da oni nenadareni srljaju u njega, treba tumaciti ,izbor-
nim srodstvom” (Goethe) izmedu lazi i prevare. Glupost je objektiv-
na; nikakva kadrovska poboljsanja ne mogu da stvore popularnu
umetnost. Njen koncept izvire iz agrarnih odnosa ili iz proste robne
ekonomije. Takvi odnosi i karakter njihovog izraza su oni vlasteli-
na i kmetova, dobitnika i vecitih gubitnika, ali u neposrednom, jos
uvek neopredmecenom obliku. Ta drustva sigurno nisu bila manje
izbrazdana klasnim razlikama nego pozno industrijsko drustvo, ali
njihovi ¢lanovi jos nisu bili obuhvacéeni totalnom strukturom, koja
individualne subjekte prvo svodi na puke momente, da bi ih on-
da, kao nemoc¢ne i izolovane, ujedinila u kolektiv. To $to vise ne-
ma naroda (Volk) ne znaci, medutim, da su mase gore, kao $to je
propagirao romantizam. Naprotiv, ono §to se otkriva upravo sada,
u novom, radikalno otudenom obliku drustva, jeste neistina onog
starog. Zato ¢ak i one crte koje kulturna industrija preuzima kao
naslede popularne umetnosti postaju sumnjive. Snaga filma je re-

236

nadraZzaj ve¢ model za razne vrste reakcija na nepostojeci nadra-
zaj. Odatle eufori¢ni naslovi filmskih mjuzikala, blesavi dedji jezik,
ortacko namigivanje; kao da je ve¢ na samom pocetku krupnim
slovima ispisano: ,Predivno!“ Tim postupkom kulturna masinerija
nasrée na gledaoce kao frontalni snimak ekspresnog voza na vrhun-
cu napetosti. Ton svakog filma je, medutim, onaj stare vestice, koja
donosi supu malisanima koje hoce da zacara ili pojede, uz grozno
mrmljanje: ,Kakva lepa supica, evo probajte malo... Svide¢e vam
se, svide¢e vam se...* Tu kuhinjsku magiju u umetnosti je otkrio
Vagner, ¢ije jezicke intimnosti i muzicki zadini stalno stavljaju se-
be na probu, i koji je, u isti mah, s genijalnom prisilom ka priznanju,
razotkrio ceo taj postupak u onoj sceni iz Prstena kada Mime nudi
Zigfridu otrovni napitak. Ali, ko ¢e danas odrubiti glavu ¢udovistu,
otkad junak, sa svojom dugom plavom kosom, pociva pod lipom?

130. Sivo i sivo

Kulturnoj industriji ne pomaze ¢ak ni njena necista savest. Njen
duh je tako objektivan da udara gledaoce pravo u lice, dok ovi, svi
redom njeni agenti, znaju u ¢emu je stvar i pokusavaju da se, kroz
mentalno uzdrzavanje, ograde od te glupe situacije koju sami stva-
raju. Priznanje da film $iri ideologiju i samo je raSirena ideologija.
Ona se administrativno koristi za pravljenje stroge razlike izmedu,
s jedne strane, sintetickih sanjarija, ,escape” (bekstvo), sredstava za
bekstvo od svakodnevnog Zivota, i s druge, ,conveying a message”
(prenosenja poruke), dobronamernih proizvoda koji treba da nas
navedu na ispravno socijalno ponasanje. Njihovo uzurbano podvo-
denje pod ,escape® i ,message” (poruku) izrazava neistinu oba ti-
pa. Ismevanje ,escape®, standardizovani izlivi gneva na rac¢un povr-
$nosti, nisu nista drugo nego bedni odjek staromodnog etosa, koji
osuduje kocku, zato §to u preovladujucoj praksi ne zna da se kocka.
Eskapisticki filmovi nisu tako zastrasujuéi zato sto okrecu leda spa-

233



ru$enoj egzistenciji ve¢ zato $to to ne rade dovoljno energi¢no, zato
Sto su isto tako sparuseni, zato §to se navodno uZivanje koje pru-
Zaju podudara s ponizavaju¢om stvarnoscu, sa poricanjem. To su
snovi bez snova. Kao $to nam junaci u tehnikoloru ne dopustaju da
nijednog trenutka zaboravimo da su samo normalna ljudska bica,
tipizarne javne li¢nosti i investicije, tako se i ispod tankog sloja Se-
matski proizvedenih fantazija nepogresivo ukazuje skelet filmske
ontologije, cela propisana hijerarhija vrednosti, kanon svega $to se
smatra nepozeljnim ili §to treba oponasati. Nista nije prakti¢nije
od ,escape®, niti intimnije vezano za posao: neko se kidnapuje u
daljinu, samo zato da bi mu se u svest utuvilo kako ¢ak i na distan-
ci zakoni empirijskog nacina Zivota ostaju neuzdrmani empirijskim
odstupanjima. ,Escape je krcat ,message” (porukom). To je i pravo
lice ,message®, njegove suprotnosti: Zelja da se pobegne od bekstva.
Ona postvaruje otpor postvarenju. Treba samo poslusati eksperte
kada pricaju kako neko veli¢anstveno filmsko ostvarenje, pred osta-
lih vrlina, ima i stav, istim onim tonom kojim za neku lepu glumicu
kazu kako ima ,personality”. Direktori mogu lako da na nekom sa-
stanku odluce kako eskapisticki film, pored onih skupljih dodataka,
treba da sadrzi i ideal, kao §to je ovaj: neka ¢ovek bude plemenit, sa-
milostan i dobar.”>® Odvojen od logike svojstvene strukturi dela, od
same stvari, i sam ideal se pretvara u stvar koja se moZe obezbediti
iz zaliha, u isti mah opipljivu i ispraznu, u reSavanje resivih proble-
ma, u pohvalu socijalne zastite. Najradije prikazuju rehabilitaciju
pijanaca, kojima inace zavide na njihovoj jadnoj euforiji. Time §to
se drustvo, stvrdnuto iznutra, prema nekim anonimnim zakonima,
sada prikazuje kao nesto gde je dovoljna samo dobra volja da bi
sve doslo u red, to drustvo se brani ¢ak i kada se iskreno napada.
Ono $to se tako priziva je neka vrsta Narodnog fronta svih poste-
nih i misle¢ih ljudi. Prakti¢ni duh ,message®, opipljiva demonstra-

3 J. W. Goethe, prvi stihovi poeme Das Gottliche (,Bozansko®, 1783): ,Edel
sei der Mensch, Hilfreich und gut!“; ,Plemenit nek je ¢ovek/ Samilostan i dobar!“J.
V. Gete, Pesme, preveli Velimir Zivojinovi¢ i Branimir Zivojinovié, BIGZ, Beograd,
1977.

234

cija kako bi se sve moglo uciniti boljim, sklapa pakt sa sistemom
u fikciji, po kojoj bi totalni drustveni subjekt, koji sada ne postoji,
mogao sve dovesti u red, samo kada bi se svi njegovi delovi okupi-
li i videli gde leZe koreni zla. Covek se oseéa prijatno, kada na taj
nacin uspe da dokaze licnu efikasnost. ,Message” postaje ,escape”:
oni koji energi¢no zapocinju s ¢is¢enjem kuce u kojoj zZive, zabo-
ravljaju temelje na kojima je podignuta. Ono §to bi ,escape” zaista
mogao da bude, odbojnost, pretvorena u sliku, prema celini, sve do
njenih formalnih sastavnih elemenata, moglo bi preéi u ,message®,
ne izrazavajudi je, upravo kroz Zzilavi asketizam spram prakti¢nih
predloga.

131. Vuk kao baka

Najjaci argument apologeta filma je onaj najsiroviji, naime, nje-
gova masovna potro$nja. Taj drasti¢ni medij kulturne industrije
proglasava se za popularnu umetnost. Nezavisnost od normi auto-
nomnog stvaralastva trebalo bi da ga razresi estetske odgovornosti,
pri ¢emu se te norme u njegovom slucaju pokazuju reakcionarnim,
kao §to u svim pokusajima da se film umetnicki oplemeni zapra-
vo ima neceg naopakog, lose uzdignutog, formalno manjkavog -
necéeg od uvozne robe za znalce. Sto vise pretenduje da bude umet-
nost, film se sve vise otkriva kao falsifikat. Njegovi protagonisti
mogu da ukaZu na to, i da se onda, kao kriticari unutrasnjosti sada
proglasene za ki€, prikazu kao avangarda, sa svojim sirovim, spolja-
$njim ki¢em. Kada se jednom kro¢i na tu osnovu, onda takva argu-
mentacija, ojacana tehnickim iskustvom i dostupnim materijalnim
sredstvima, postaje skoro neodoljiva. Film nije masovna umetnost,
nego se njime samo manipuliSe radi obmanjivanja masa? Ali, trzi-
Ste je to koje neprekidno odreduje Zelje publike; samo kolektivna
proizvodnja garantuje kolektivnu sustinu filma; i samo neko pot-
puno odvojen od stvarnosti moze da oc¢ekuje kako ¢e medu proi-

235



Anarhisticka biblioteka
Anti-Copyright

=

Theodor Adorno
Minima moralia
Refleksije iz oste¢enog Zivota
1951.

Theodor W. Adorno, Minima Moralia: Reflexionen aus dem
beschddigten Leben, Suhrkamp Verlag, 1951.
Preveo Aleksa Golijanin, 2009-2015. Korekcije i sugestije: Bata
Nesa. Dragocena pomo¢, u raznim detaljima: Rena, Slavica M. i
Bojana. http://anarhija-blok45.net

anarhisticka-biblioteka.net

umetnicko delo pobuduje moze se, prema Kantu, objasniti samo
snagom istorijske antiteze, koja i dalje podrhtava u svakom estet-
skom objektu. Ono $to se posmatra bez interesa je prijatno, zato
§to je nekada bilo vezano za najekstremniji interes i time ukidalo
kontemplaciju. Ova druga je trijumf prosvetiteljske samodiscipline.
Zlato i drago kamenje, u ¢ijem se prizoru lepota i luksuz i dalje me-
$aju, nekada su se obozavali kao ¢arobni. Sjaj kojim su zradili bio je
smatran za njihovu sustinu. Ono $ta bi obasjali, podlegalo je njiho-
voj ¢aroliji. Ta ¢arolija je sluzila u ranim pokusajima uspostavljanja
dominacije nad prirodom. Bila su to sredstva za ovladavanje tokom
sveta pomocu njegove lukavo preotete energije. Carolija je prijanja-
la uz privid svemoci. Taj privid se rastopio sa samoprosvetljenjem
duha, ali magija je nastavila da zivi kao mo¢ svetlucavih stvari nad
ljudima, koji su nekada drhtali pred njima i ¢ije su o¢i ostale opci-
njene njihovim prizorom, ¢ak i kada bi im despotske teznje magije
bile o¢igledne. Kontemplacija, kao ostatak fetisistickog obozavanja,
istovremeno je i faza u njegovom prevazilaZenju. Time §to odusta-
ju od magijskih teznji, time $to se, takore¢i, odricu sile, koju je su-
bjekt vezivao za njih i ocekivao da ¢e je uz njihovu pomo¢ stedi,
svetlucave stvari se pretvaraju u sliku nenasilnosti, u obeéanje sre-
¢e izleceno od dominacije nad prirodom. To je praistorija luksuza,
koja se preselila u smisao svake umetnosti. U ¢aroliji onoga $to se
otkriva kao potpuna bespomocnost, kao lepo, u isti mah savrseno
i niStavno, privid svemo¢i odrazava se negativno kao nada. Ono
je postedeno svakog dokazivanja snage. Potpuna nesvrsishodnost
pobija totalitet svrhovitog u svetu dominacije, i samo zahvaljujuéi
toj negaciji, koju ono postojece ostvaruje kroz vlastiti princip razu-
ma, u skladu s njegovim konsekvencama, postojece drustvo je sve
do sada sticalo svest o onom moguéem. BlaZzenstvo kontemplacije
sastoji se u ras¢aranoj ¢aroliji. Ono $to svetluca, umiruje mit.

261



145. Umetnicka figurica

Nagomilane strahote ku¢nih ukrasa mogu da zaprepaste nepri-
premljenu osobu svojim vezama sa umetno$éu. Cak i poluloptasti
pritiskaci za hartiju, koji pod staklom prikazuju pejzaZz sa smreka-
ma, s pozdravom iz Bad Vildungena’® ispisanim rukopisom, prizi-
vaju u misli Stifterov zeleni Fihtau,”* dok $areni bastenski patuljak
podseca pomalo na spodobe iz Balzaka ili Dikensa. Problem nije ni
u subjektima, niti u apstraktnoj sli¢nosti svih estetskih pojavnosti.
Naprotiv, na budalast i otvoren nacin, postojanje tog Sunda izraz je
trijumfa, dokaz da su ljudi uspeli da na svoju ruku stvore komad ne-
Cega Sto ih inace drZi u vlasti mukotrpnog rada, i da simboli¢no raz-
biju prinudu prilagodavanja, tako $to sami prave ono od ¢ega stra-
huju; a eho tog trijumfa oseca se i u najmocnijim delima, iako se lju-
di prave da ga ne ¢uju, zamisljajuci sebe kao ¢ista sopstva, koja ne
oponasaju nijedan model. U oba slucaja, oslobodenje od prirode se
slavi i ostaje upleteno u mit. Ono pred ¢ime su ljudi nekada drhtali,
sada im stoji na raspolaganju. Ono §to slike i sli¢ice imaju zajednic¢-
ko jeste to §to prasliku ¢ine opipljivom. Ilustracija za ,L’automne”
(fr., jesen) iz Citanke je déja vu (fr., ve¢ videna); Eroika (Beethoven),
poput neke velike filozofije, prikazuje ideju kao totalni proces, ali
kao da je ovaj neposredno, ¢ulno prisutan. Najzad, zgrazavanje nad
kicem je bes koji se besramno prepusta radosti oponasanja, kojim
je umeduvremenu ovladao tabu, dok se snaga umetnickih dela i da-
lje potajno hrani oponasanjem. Ono §to odoleva ¢inima postojeceg,
njegovim svrhama, nije samo ono buntovno bolje, vec i ono $to je
nesposobno za samopotvrdivanje, ono gluplje. Ta glupost narasta u
istoj meri u kojoj autonomna umetnost idealizuje svoje otcepljeno,
navodno neduzno samopotvrdivanje, umesto onog pravog, gresno
imperijalnog. Subjektivni izraz, time $to se predstavlja kao uspe-
$no spasenje objektivnog smisla, postaje neistinit. To je ono za §ta

7 Bad Wildungen, gradi¢ i banja u Nemackoj.
7 Idili¢na dolina (,Die griine Fichtau®) iz pri¢a Adalberta Stiftera (Adalbert
Stifter, 1805-1868), Die Narrenburg (1844) i Prokopus (1848).

262



ga optuzuje ki¢; laz ovog drugog se ¢ak i ne pretvara da je istina.
Ona navla¢i mrznju na sebe, zato $to na sva zvona razotkriva tajnu
umetnosti i nesto od afiniteta koji kultura ima prema onome $to
je divljacko. Svako umetnicko delo nosi u sebi nerazresivu kontra-
dikciju ,svrhovitosti bez svrhe®, kojom je Kant definisao estetiku;
to §to se predstavlja kao apoteoza stvaranja, sposobnosti za ovla-
davanje prirodom, koja, kao drugo stvaranje, postavlja sebe kao
apsolut, osloboden od svrhe, koji postoji sam po sebi, dok je, me-
dutim, ¢in stvaranja, sama aura artefakta, nerazdvojiva upravo od
racionalne svrhovitosti, od koje umetnost pokusava da se oslobo-
di. Kontradikcija izmedu stvorenog i postojeceg je vitalni element
umetnosti, koji opisuje zakon njenog razvoja, ali je i njena sramo-
ta: time Sto, ma koliko posredno, sledi ve¢ postojecu Semu mate-
rijalne proizvodnje i ,pravi® svoje predmete, ona ne moze da, sa
svoje strane, izbegne pitanje ,Cemu?”, ¢ija je negacija sama njena
svrha. Sto se model proizvodnje materijalnih artefakata vise pribli-
Zava masovnoj proizvodnji, utoliko naivnije provocira, takoreci, to
fatalno pitanje. Umetnicka dela, medutim, pokusavaju da ga uéut-
kaju. ,Ono savr$eno®, prema Ni¢eovim reima, ,ne bi trebalo da
bude postalo® (Ljudsko, suvise ljudsko, aforizam 145); naime, ne bi
trebalo da izgleda napravljeno. Medutim, $to se doslednije, kroz sa-
vrienstvo, distancira od napravljenog, njeno vlastito postojanje, i
samo napravljeno, neminovno i istovremeno postaje krhkije: mu-
kotrpan rad na brisanju tragova pravljenja ostecuje umetnicka dela
i osuduje ih na fragmentarnost. Posle propasti magije, umetnost je
bila ta koja na sebe preuzela zadatak prenosenja slika potomstvu.
U tome se, medutim, drzala istog onog principa koji je i unistio sli-
ke: koren njenog grckog naziva je isti kao i onaj tehnike. Njena
paradoksalna upletenost u proces civilizacije dovodi je u sukob s
vlastitom idejom. Danasnji arhetipovi, koje film i Slageri sinteticki
pripremaju za opustosenu viziju pozne industrijske ere, ne samo da
likvidiraju umetnost ve¢ i svojim eklatantnim idiotizmom izbacuju
na videlo ono §to je bilo ugradeno jo$ u najstarija umetnicka de-
la i $to jo$ uvek daje snagu ¢ak i onim najzrelijim. Uzas kraja baca

263



ostro svetlo na obmanu praizvora. — Sreca i bedem francuske umet-
nosti je to Sto se nikada nije sasvim odrekla uZivanja u pravljenju
malih slika, kao $to je i ono po ¢emu se najvise razlikuje od nemac-
ke umetnosti to §to ne priznaje koncept kica. U bezbroj znacajnih
manifestacija, ona pomirljivo gleda na ono dopadljivo, zato $to je
vesto napravljeno: ono uzviseno artisticko prijanja uz ¢ulni zivot u
trenutku bezazlenog uZivanja u bien fait (fr., dobro napravljenom).
Pored toga $to odbacuje apsolutne teZnje nepostalog savrsenstva,
odnosno, dijalektiku istine i privida, ta umetnost, u isti mah, izbega-
va 1 neistinu onih koje je Hajdn nazivao velikim mogulima - onih
koji bi da potpuno odbace uZzivanje u figuricama i razglednicama, i
koji podlezu fetisizmu upravo tako $to progone sve fetise. Ukus je
sposobnost da se u umetnosti balansira kontradikcijom izmedu na-
pravljenog i prividno nepostalog; prava umetnicka dela, medutim,
koja se nikada ne slazu s ukusom, jesu ona koja tu kontradikciju
dovode do krajnosti i u toj propasti se ostvaruju.

146. Decdja bakalnica”

U jednom iznenadujuéem dnevnickom zapisu, Hebel postavlja
pitanje, ,$ta Zivotu, u poznijim godinama, oduzima ¢aroliju. ,Po-
Sto u svim tim Sarenim, nakaradenim lutkama vidimo oprugu koja
ih pokrece, to je dovoljno da se divno Sarenilo sveta istopi u drve-
nu jednoli¢nost. Kada dete ugleda akrobate na Zici, muzicare koji
sviraju, devojke koje nose vodu, koc¢ijasa koji vozi kociju, ono kaze
sebi, sve to se desava zbog neke radosti i uZivanja u tome; ono ne
moZe ni da zamisli da svi ti ljudi takode jedu i piju, idu na spavanje
i opet ustaju. Ali, mi znamo o ¢emu je re¢.” Naime, o zaradivanju
za zivot, koje prisvaja sve te aktivnosti kao puka sredstva, svode-
¢i ih, kao nesto razmenljivo, na apstraktno radno vreme. Kvalitet

7 Naslov ovog aforizma u originalu glasi ,Kaufmannsladen®. To je bakalnica-
igracka, sa tezgom, policama, robama, vagom, kasom, samo u umanjenom obliku.

264

309



308

. Nas pogled na #ivot skliznus jo u ideologiju, koja prikriva
Einjenicu da Fivota vide nema." (Posvera)

JSvedena i degradirana suitina iilavo se opire magiji
keja hode da je pretveri u fasadu... Same krez supretstay-
lianje proizvednii ica koja joi uvek nisu sasvim

smit.* ¥ 33

Mokda ée istinskom drustvu DOSADITI RAZV0J; moida de,
u svojoj slobodi, ono OSTAVITI MOGUENOSTI NEISTORISCENIM,
umesto da pod sumanutom pricilom jurisa na udaljene
zvezde.” 1 100

... nada da se ostavi poruka u boci, pred narastajuéom
plimom varvarstva, bila je prijateliska vizija.” 1 133

GARGOJLO PREDSTAVLIA
anarhija/ blok 45

MINIMA MORALIA

ADORNC

TEQDOR V

ANARHIJA/ BLOK 45

ADORNO

MINIMA MORALIA

Sy

h  _d

REFLEKSIJE [Z OSTECENOG ZIVOTA

stvari izokrece se iz njihove sustine u nasumi¢nu pojavnost njiho-
ve vrednosti. ,Ekvivalentni oblik“ izobli¢uje svaku percepciju: ono
Sto vise nije obasjano svetloscu vlastitog odredenja, kao ,uzivanja
u samoj stvari®, bledi u o¢ima. Nasa ¢ula ne opaZaju nista u izolaciji,
nego primeéuju da li su boja, zvuk i pokret tu zbog sebe ili zbog ne-
¢eg drugog; zamara ih prividna raznovrsnost i sve potapaju u sivilo,
razocarana laznim isticanjem kvaliteta, kao da ih jo$ uopste ima, ia-
ko im je jedina svrha zarada, kojoj jedino i duguju svoje postojanje.
Rascaranost ¢ulnog aparata prizorom sveta je reakcija na njegovo
objektivno odredenje kao ,sveta robe“. Samo stvari o¢i$¢ene od sti-
canja mogle bi da budu u isti mah Zivopisne i korisne: to dvoje se
ne mogu izmiriti pod opstom prinudom. Deca, medutim, nisu toli-
ko podlozna iluziji o ,divnom $arenilu®, kao $to Hebel misli, utoliko
$to njihova spontana percepcija i dalje uvida kontradikciju izmedu
pojave i uzajamne zamenljivosti, kojoj se rezignirani odrasli vise i
ne usuduju da pridu, i pokusava da joj umakne. Igra je njihova od-
brana. Ono $to nepotkupljivoj deci pada u o¢i je ,prva osobenost
ekvivalentnog oblika“: ,upotrebna vrednost postaje pojavni oblik
svoje suprotnosti, vrednosti.* (Marks, Kapital, 1.3, ,Roba“) U svom
nesvrsishodnom ponasanju ona primenjuju mali trik u korist upo-
trebne vrednosti, naspram one razmenske. Upravo time $to stvari
kojima barataju razdvajaju od njihove dodeljene korisnosti, ona po-
kusavaju da u njima spasu ono §to ih ¢ini dobrim za ljude, a ne za
odnos razmene, koji podjednako izobli¢uje i ljude i stvari. Mali va-
goni ne idu nikud, a buri¢i koje prevoze su prazni; ali, oni ostaju
verni svojim destinacijama (odredenju), zato §to ne upraZnjavaju
apstrahovanje, niti uc¢estvuju u tom procesu koji ponistava sve de-
stinacije, ve¢ ih ¢uvaju kao alegorije onoga sto konkretno jesu. Oni
¢ekaju, istina, rastrkani, ali ipak neupetljani, da vide hoée li ih dru-
$tvo konacno osloboditi stigme kojom ih je obelezilo; da vide hoce
li ¢e praksa, Zivotni proces izmedu ljudi i stvari, prestati da bude
prakti¢na. Nerealnost de¢jih igara objavljuje da ono pravo jos nije
postalo stvarno. One su nesvesne vezbe iz ispravnog Zivota. Odnos
dece prema Zivotinjama u potpunosti pociva na ¢injenici da se uto-

265



pija prerusava u stvorenja za koja ni Marks nije dopustao da kao
radna snaga mogu doneti visak vrednosti.”® Posto Zivotinje postoje
bez ijednog pojmljivog ljudskog cilja, njihova imena sluze zapravo
kao njihov izraz, sustinski nerazmenljiv. To je ono zbog ¢ega su to-
liko drage deci i $to njihovu kontemplaciju €¢ini tako blazenom. Ja
sam nosorog, oznacava figuru nosoroga. Bajke i operete znaju za
takve slike, a smesno pitanje neke Zene, kako znamo da se Orion
zaista zove Orion, uzdiZze se do zvezda.

147. Novissumum Organum’’

Odavno je utvrdeno da je najamni rad oblikovao moderne mase
i zapravo stvorio samog radnika. U principu, individua nije samo
bioloska osnova ve¢ i refleksivni oblik drustvenog procesa, a njena
svest o sebi, kao o neCemu $to postoji samo po sebi, jeste privid
koji joj je potreban radi veéeg ucinka, pri ¢emu je individualizo-
vana funkcija u modernom drustvu samo ¢inilac zakona vrednosti.
Iz toga proizilazi unutra$nji sastav individue kao takve, a ne samo
njena drustvena uloga. Ono §to je u sadasnjoj fazi odlucujuce je-
ste kategorija organskog sastava kapitala. U teoriji akumulacije to
je znacilo, ,uveéanje obima sredstava za proizvodnju, u poredenju
s masom radne snage koja ih stavlja u pokret®. (Marks, Kapital, I,
XX1II:2) Kada integracija drustva, naro¢ito u totalitarnim drzavama,
ma materijalne proizvodnje, onda se ,promena tehnickog sastava
kapitala“ nastavlja preko tehnoloskih zahteva proizvodnog proce-
sa u onima koje taj proces ne samo obuhvata veé¢ zapravo formira.

U drugom tomu Kapitala Marks, na vise mesta, detaljno opisuje mesto
domacih zivotinja, ,radne stoke®, u strukturi kapitala i proizvodnji viska vrednosti.
Divlje Zivotinje su i kod njega postedene toga, iako, naravno, bez de¢je fascinacije
tom ¢injenicom.

77 Najnoviji organon“: aluzija na ,Novi organon®, Frensisa Bejkona (Fracsis
Bacon, Novum Organum, 1620).

266

Impresum

anarhija/ blok 45
Edicija GARGOJLO PREDSTAVLJA

Theodor W. Adorno (1903-1969), Minima Moralia: Re-
flexionen aus dem beschddigten Leben, Suhrkamp Ver-
lag, 1951 (1964, 1980).

Preveo i priredio: Aleksa Golijanin, 2015.
Korekcije i sugestije: bata Nesa.

Dragocena pomo¢, u raznim detaljima: Rena, Slavica
M. iBojana G. R.

Knjiga je od 2015. bila distribuirana kao komplet od
Cetiri povezana bukleta, a u ovom obliku je prvi put
priredena u februaru 2022.

aleksa.golijanin@gmail.com
http://anarhija-blok45.net

Besplatno izdanje za li¢nu i komunalnu upotrebu, Beo-
grad, 2022.

Stari prevod: Theodor W. Adorno, Minima moralia: re-
fleksije iz oStecenog Zivota, ,Veselin Maslesa®, bibliote-
ka Logos, Sarajevo 1987, s nemackog preveo Aleksa Bu-
ha; isti prevod, bez izmena: Izdavacka knjizarnica Zo-
rana Stojanovica, Sremski Karlovci — Novi Sad, 2002.

Na koricama $tampanog izdanja: Theodor ,Teddie* Wi-
esengrund, oko 1910.

307



tehnicare, sve veca neprozirnost kapitalistickog masovnog drustva
Cini savez izmedu intelektualaca, koji to jo§ uvek jesu, i radnika,
koji znaju da su radnici, jo$ opravdanijim nego pre trideset godina.
U to vreme, to jedinstvo su ugrozavali burzuji iz slobodnih profe-
sija, koje je industrija odbacila i koji su pokusavali da ostvare neki
uticaj kroz levicarsku aktivnost. Zajednica onih koji rade glavom i
onih koji rade rukama zvucala je suviSe umirujucée, i proleteri su, u
duhovnom vodstvu koje su im preporucivale figure kao $to je Kurt
Hiler (Hiller), ispravno namirisali trik koje je klasnu borbu trebalo
da stavi pod kontrolu upravo kroz takvu spiritualizaciju. Danas, ka-
da je koncept proletarijata, neuzdrman u svojoj ekonomskoj sustini,
toliko obavijen tehnologijom, da u najvecoj industrijskoj zemlji ne-
ma ni govora o proleterskoj kasnoj svesti, zadatak intelektualaca
nije vise da podsecaju obamrle na njihov najneposredniji interes,
ve¢ da sa skinu veo sa o¢iju pametnjakoviéa, iluziju da kapitalizam,
od kojeg privremeno imaju koristi, po¢iva na ne¢emu drugom, a ne
samo na njihovom izrabljivanju i ugnjetavanju. Zarobljeni radnici
direktno zavise od onih koji to jo§ uvek mogu da vide i kazu. Njiho-
va mrznja prema intelektualcima se promenila u skladu s tim. Ona
se svrstala uz preovladujuce zdravorazumske stavove. Mase vise
ne mrze intelektualce zato $to su izdali revoluciju vec zato $to bi je
mogli Zeleti i tako otkriti do koje su im mere intelektualci potrebni.
Covecanstvo ¢e preziveti samo ako se te krajnosti pomire.

306

Organski sastav ljudskih bica raste. Ono $to subjekte, u njima sami-
ma, odreduje kao sredstva za proizvodnju, a ne kao Zive svrhe, raste
kao i udeo masina u odnosu na varijabilni kapital. Rasirene price
o ,mehanizaciji“ ¢oveka su pogresne, zato $to na njega gledaju sta-
titno, kao na nesto sto pod ,uticajem sa strane®, u prilagodavanju
spoljasnjim proizvodnim uslovima, trpi odredene deformacije. Ali,
te ,deformacije” nemaju nikakvu osnovu, nikakvu onti¢ku (realno
postojecu) unutrasnjost, na koju bi drustveni mehanizam samo de-
lovao spolja: deformacija nije bolest ljudskih bi¢a ve¢ drustva, koje
svoju decu podize isto kao $to biologizam gleda na prirodu: kao
ynasledeni teret”. Samo na osnovu tog procesa, koji podstice preo-
brazaj radne snage u robu, potpuno prozimajuci ljudska bi¢a i pre-
tvarajuci svaki njihov impuls u nesto razmenljivo i postvareno, u
okviru apriorne raznolikosti odnosa razmene, Zivot moze da se re-
produkuje, pri vladaju¢im proizvodnim odnosima. Njihova totalna
organizacija zahteva povezivanje mrtvih. Volja za Zivotom uvida da
zavisi od poricanja volje za zivotom: samoodrzZanje poni$tava Zivot
u njegovoj subjektivnosti. Naspram toga, sva dostignuca u prilago-
davanju, svi ¢inovi konformiranja, koje opisuju socijalna psihologi-
jaikulturna antropologija, jesu samo epifenomeni. Organski sastav
¢oveka ne podrazumeva samo njegove specijalizovane, tehnicke ve-
Stine, veC u istoj meri — i to je ono $to uobicajena kulturna kritika
nikako ne Zeli da prizna - i njihovu suprotnost, momenat prirod-
nog, koji se sa svoje strane ve¢ razvio kroz drustvenu dijalektiku i
koji joj sada podleze. Ono §to ljudska bica jos uvek ¢ini drugacijim
od tehnike, ukljuceno je kao neka vrsta tehni¢kog maziva. Psiholo-
ska diferencijacija — prvobitno ishod, u isti mah, podele rada, koja
je ljude razdvojila po sektorima proizvodnog procesa, i slobode -
na kraju i sama stupa u sluzbu proizvodnje. ,Specijalizovani virtu-
oz", pisao je jedan dijalekticar pre trideset godina, ,prodavac svojih
objektiviziranih i postvarenih intelektualnih sposobnosti... zavrsa-
va u kontemplativnom stavu prema sopstvenim objektiviziranim i
postvarenim sposobnostima. Ta struktura se na najgroteskniji na-
¢in otkriva u Zurnalizmu, gde se upravo sama subjektivnost — zna-

267



nje, temperament, sposobnost izrazavanja — pretvara u apstraktni
mehanizam, koji se pokreée autonomno i odvojeno kako od li¢nosti
’vlasnika’, tako i od konkretne materijalne sustine tretiranih pred-
meta. 'Neprincipijelnost’ novinara, prostituisanje njihovih iskusta-
va i uverenja, moze se shvatiti samo kao vrhunac kapitalistickog
postvarenja“’® Ono $to je tu izdvojeno kao ,fenomen degeneraci-
je“ burZoazije, koji je ona sama jo$ uvek osudivala, u meduvreme-
nu je postalo drustvena norma, karakter punopravne egzistencije
u poznom kapitalizmu. To odavno nije pitanje puke prodaje Zivog.
Tamo gde je sve a priorina prodaju, ono Zivo pretvara sebe, iz neCeg
Zivog, u stvar, u deo opreme. Ego svesno stavlja celo ljudsko bice
u svoju sluzbu, kao sastavni deo aparata. U toj reorganizaciji, ego,
kao direktor nekog preduzeca, predaje sebe egu kao operativhom
sredstvu, u tolikoj meri da postaje nesto potpuno apstraktno, pu-
ka referentna tacka: samoodrZzanje gubi samo sebe. Li¢ne crte, od
iskrene ljubaznosti do histeri¢nih nastupa besa, postaju operativne,
sve dok se svr§eno ne uklope u svaku datu situaciju. U toj mobili-
zaciji, te crte se i same menjaju. Od njih ostaju samo lake, krte, pra-
zne ljusture impulsa, kao materijal koji se moZe premestati po volji,
odvojeno od bilo ¢ega li¢nog. One vise nisu subjekt ve¢ se subjekt
prema njima ophodi kao prema svom unutrasnjem objektu. U svo-
joj beskrajnoj podloZnosti egu, li¢ne crte se u isti mah otuduju od
njega: posto su potpuno pasivne, one ga vise ne hrane. Tako izgleda
drustvena patogeneza Sizofrenije. Razdvajanje li¢nih karakteristi-
ka kako od nagonske osnove, tako i od sopstva, koje sada upravlja
njima, dok ih je ranije samo drzalo na okupu, dovodi do toga da
ljudska bic¢a za svoju sve vecu unutrasnju organizaciju placaju sve
vecom dezintegracijom. Podela rada unutar same individue, njena
radikalna objektivizacija, ima za ishod njenu bolesnu rascepljenost.
Odatle ,psihoti¢ni karakter®, antropoloska pretpostavka svih totali-

8 Perd Lukat, Istorija i klasna svest, prevedeno kao Povijest i klasna svijest:
Studija o marksistickoj dijalektici, esej ,Fenomen postvarenja“, Naprijed, Zagreb,
1970 (Gyorgy Lukacs, Geschichte und KlassenbewufStsein: Studien iiber marxistisc-
he Dialektik, 1919-1923).

268

maske klasnog drustva, projektovane na no¢no nebo buduénosti,
a sama burZoazija se oduvek nasladivala njihovim greskama, nista
manje nego njihovom nepomirljivoséu: s jedne strane, apstraktni
apsolutisti, koji beznadeZno pokusavaju da ostvare svoje fantazije,
a s druge podljudska stvorenja, potomci bes¢asca, koje im nikada
nece biti dopusteno da odbace.

Kako bi izbavitelji trebalo da izgledaju ne moZe se proreci, a da
se njihova slika ne zakloni pogresnom. Ono $to se, medutim, moze
sagledati jeste kakvi nece biti: ni li¢nosti, ni samo spletovi refleksa,
ve¢ u najmanju ruku sinteza to dvoje, prekaljeni prakticari, sa ose-
¢ajem za uzviSenije stvari. Kada konstitucija ljudskih bica sazri do
prilagodenosti drustvenim antagonizmima zao$trenim do krajno-
sti, ljudska konstitucija dovoljna da te antagonizme drZi pod kon-
trolom bi¢e posredovana krajnostima, a ne njihov prosek. Nosioci
tehnickog progresa, koji su sada samo mehanizovani mehanicari,
dosegnucée, kroz razvoj svojih specijalizovanih umeca, tacku koju
tehnika ve¢ nagovestava, u kojoj ¢e specijalizacija postati suvisna.
Kada se njihova svest jednom preobrazi u ¢isto sredstvo, bez ika-
kvih kvalifikacija, mozda ¢e prestati da bude samo sredstvo i ustre-
miti se, sa svojom vezano$¢u za konkretne objekte, na poslednju
spoljasnju barijeru; na svoje poslednje spone s postoje¢im stanjem,
na poslednji fetisizam status quo, ukljuc¢ujuéi i onaj sopstveni, koji
se rastvara kroz njenu radikalnu primenu kao instrumenta. Kada
kona¢no odahne, moZzda ¢e postati svesna raskoraka izmedu svog
racionalnog razvoja i iracionalnosti svojih sredstava, i poceti da se
ponasa u skladu s tim.

U isto vreme, medutim, proizvodaci su vise nego ikada upuéeni
na teoriju, za koju se ideja o pravednim uslovima razvija u vlastiti
medijum, u doslednu misao, na osnovu neumoljivog samokritici-
zma. Klasnu podelu drustva odrzavaju i oni koji se suprotstavljaju
klasnom drustvu: tragom Sematske podele na fizicki i mentalni rad,
oni se dele na radnike i intelektualce. Ta podela oslabljuje praksu
na koju inace poziva. To se ne moze prevaziéi tek tako. Ali, dok se
oni koji se profesionalno bave stvarima uma sve vise pretvaraju u

305



zuje sumorna sli¢nost sa onim protiv ¢ega su bile izmisljene. Skok
u buduénost, pravo preko danasnjih uslova, zavrsava u proslosti.
Drugim re¢ima, ciljevi i sredstva ne mogu se formulisati odvojeno
jedni od drugih. Dijalektika nece imati niSta sa parolom da prvo
opravdava drugo, ma koliko to nekome li¢ilo na doktrinu o ,lukav-
stvu uma®“, niti, kad smo ve¢ kod toga, s pot¢injavanjem individu-
alne spontanosti partijskoj disciplini. Verovanje da bi slepu igru
sredstava mogao da sumarno zameni suverenitet racionalnih cilje-
va bilo je burzoaski utopizam. Sdma antiteza izmedu sredstava i
ciljeva je ono $to treba kritikovati. I jedno i drugo je u burzoaskoj
misli postvareno: ciljevi kao ,ideje", ¢ija jalovost pociva u njihovoj
nemoci da se ospolje, pri Cemu se ta neostvarivost vesto predstavlja
kao svojstvena u apsolutnom smislu; sredstva kao ,uslovi® gole, be-
smislene egzistencije, koje, na osnovu njihove efikasnosti ili njenog
nedostatka, treba razvrstati u bilo Sta drugo, ali samo po sebi liSeno
smisla. Ta okamenjena antiteza je dobra za svet koji ju je proizveo,
ali ne i za napor da se on promeni. Solidarnost nas moze navesti da
podredimo ne samo svoje li¢ne interese vec i nase bolje uvide. Obr-
nuto, nasilje, manipulacija i lukave taktike ugrozavaju cilj kojem
navodno sluze i tako se svode na puka sredstva. Odatle nesigur-
nost svake tvrdnje o onima od kojih zavisi promena. Naime, posto
su sredstva i ciljevi zapravo podeljeni, subjekti prodora ne mogu
se promisljati kao njihovo neposredovano jedinstvo. Ta podela se
ne moze nastaviti ni u teoriji, na osnovu ocekivanja da bi to prosto
mogli biti ili nosioci ciljeva ili neublaZzena sredstva. Disident koga
vode samo ciljevi danas je, u svakom slucaju, tako duboko prezren
i od prijatelja i od neprijatelja, kao ,idealista® i sanjar, da radije
verujemo u iskupljujucu snagu njegove ekscentri¢nosti umesto da
nemocno potvrdimo njegovu nemoc. Naravno, nista vise vere se ne
moZe imati ni u one koji se poistovecuju sa sredstvima; besubjekt-
na bica, koja je istorijska nepravda lisila snage da je isprave, prila-
godena tehnici i nezaposlenosti, sputana i zapustena, koja je tesko
razlikovati od fasistickih uniformi: njihovo realno stanje negira ide-
ju da bi se u njima mogao pronaci oslonac. Oba tipa su pozorisne

304

tarnih masovnih pokreta. Upravo prelazak s fiksnih karakteristika
na ponasanje koje kao da nesto grabi — naizgled oZivelo - odsli-
kava sve veci organski sastav ljudskih bica. Nagle reakcije, poste-
dene posredovanja izgradenog bica, ne obnavljaju spontanost, ve¢
uspostavljaju osobu kao merni instrument, kojim raspolaze i koji
otitava centrala. Sto je njihov signal neposredniji, to je posredova-
nje dublje nataloZeno: u brzom odgovoru, u refleksu koji ne pruza
nikakav otpor, subjekt se potpuno ponistava. Isto tako su i bioloski
refleksi, modeli sadasnjih drustvenih refleksa, naspram subjektiv-
nosti, postali nesto objektivizirano, strano: ne kaze se bez razloga
da su ,mehanic¢ki®. Sto su organizmi blizi smrti, to viSe regresiraju
na puke trzaje. Prema tome, destruktivne sklonosti masa, koje ek-
splodiraju u oba tipa totalitarnih drzava, nisu toliko Zelja za smréu
koliko ispoljavanje onoga sto su vec postale. One ubijaju, kako bi
im ono §to im izgleda Zivo nalikovalo.

148. Strvodernica

Metafizicke kategorije nisu samo ideologija koja sakriva dru-
Stveni sistem vec¢ istovremeno izrazavaju njegovu sustinu, istinu
o njemu, a u njihovim promenama taloZe se promene najvaznijih
iskustava. Tako i smrt pada u istoriju, koja se, opet, moze shvatiti
kroz smrt. Njeno dostojanstvo nekada je podsecalo na dostojanstvo
individue. Autonomija individue, poreklom iz ekonomije, ostvaru-
je se u konceptu njene apsolutnosti, od ¢asa kada je teoloska nada
u njenu besmrtnost, empirijski relativizovanu, izbledela. Tome od-
govara naglaSena slika smrti, koja je potpuno izbrisala individuu,
osnovu celokupnog burzoaskog ponasanja i misljenja. Smrt je bila
apsolutna cena apsolutne vrednosti. Ona se sada obara, zajedno s
drustveno razalovanom individuom. Tamo gde se jo$ zaogrce sta-
rim dostojanstvom, odzvanja kao laz koja je u njenom pojmu uvek
bila latentna: da se imenuje bezimeno, predicira (pridaju svojstva)

269



besubjektno, ugradi ono $to je otpalo. U preovladujucoj svesti, me-
dutim, sa istinom i neistinom o njenom dostojanstvu je gotovo, i
to ne zahvaljuju¢i nekoj onostranoj nadi, ve¢ na osnovu uvida u
beznadeZzni manjak energije ovostranog sveta. ,Moderni svet®, pri-
metio je radikalni katolik Sarl Pegi jos 1907, ,uspeo je da unizi ne-
Sto $to je na svetu mozda najteZe uniziti, zato §to to, samo po se-
bi, kao njegova tekstura, poseduje narocito dostojanstvo, naroéitu
nepodloZnost unizavanju: unizio je smrt’® Ako je individua, ko-
ju smrt ponisStava, nistavna, liSena samokontrole i vlastitog bica,
onda je i sila koja je poniStava i sama nistavna, kao u nekoj sa-
li na racun hajdegerovske formule o ponisStavajucem (nichtenden)
ni$tavilu. Radikalna zamenljivost individue ¢ini njenu smrt praktic-
no, i s krajnjim prezirom, opozivom, kao §to se to nekada, s para-
doksalnim patosom, zamisljalo u hris¢anstvu. Smrt, medutim, biva
potpuno ukljucena kao quantité négligeable (fr., zanemarljiva ko-
li¢ina). Iza svakog Coveka, sa svim njegovim funkcijama, drustvo
stoji sa spremnom zamenom, koja na onog prvog gleda kao na mr-
skog konkurenta, koji mu zauzima radno mesto, kao na kandida-
ta za smrt. Iskustvo smrti se, shodno tome, pretvara u razmenu
funkcionera, pri ¢emu se ono $to se ne moze sasvim prebaciti iz
prirodnog odnosa prema smrti u onaj drustveni, prepusta higijeni.
Posto se smrt sada vidi samo kao povlacenje prirodnog Zivog bi¢a
iz drustvenog kluba, ona se time konac¢no pripitomljuje: umiranje
samo potvrduje apsolutnu irelevantnost prirodnog Zivog oblika u
odnosu na ono $to je drustveno apsolutno. Ako kulturna industri-
ja ne¢im ilustruje promene u organskom sastavu drustva, onda je
to njeno jedva prikriveno priznanje tog stanja stvari. Pod njenim
sofivom smrt postaje komi¢na. Smeh koji je doc¢ekuje u nekim pro-
dukcijskim Zanrovima po svemu sudeéi je dvosmislen. On jo$ uvek
registruje strah pred ne¢im amorfnim, ispod mreze kojom drustvo

" Charles Péguy, Men and Saints, New York 1944, str. 98 (izvor koji navodi
Adorno, na francuskom). Citat iz Charles Péguy, De la situation faite au parti in-
tellectuel devant les accidents de la gloire temporelle, Paris, Cahiers de la quinzaine,
1906.

270

orije — osim na neki podrugljiv nacin. Kolegijalni lov socioloske
yhipoteze® i ,dokaza“ je potera bez kraja, buduéi da svaka navodna
hipoteza, ako uopste ima neko teoretsko znacenje, udara samo na
fasadu puke ¢injeni¢nosti, koja se kroz zahtev za dokazima stalno
obnavlja kao istrazivanje. To da se muzika ne mozZe zaista doZiveti
preko radija svakako je skromna teoretska ideja; ali, prevedena u
istrazivanje, na primer, uz dokaz da neki vatreni slusalac odrede-
nog programa ozbiljne muzike nije u stanju da se seti ni naslova
komada koji je upravo odslusao, ona Zanje samo skramu teorije za
koju tvrdi da je dokazuje. Cak i kada bi neka grupa slusalaca, koja
zadovoljava sve statisticke kriterijume, znala sve naslove, to ne bi
nista viSe dokazivalo sam dozivljaj muzike nego S$to, obrnuto, ne-
poznavanje naslova dokazuje njegovo nepostojanje. Regresija slu-
$anja moze se utvrditi samo iz drustvene tendencije ka procesu po-
trosnje kao takvom i identifikovati u posebnim crtama. Ona se ne
moze zakljuéiti na osnovu proizvoljno izolovanih i zatim kvantifi-
kovanih ¢inova potro$nje. Praviti od njih meru spoznaje znacilo bi
pretpostaviti nestanak iskustva i postupati na ,,od iskustva oslobo-
den” nacin u pokusaju analize promene iskustva: to je primitivni
zaCarani krug. Kao beznadezna imitacija egzaktnih nauka, pored
¢ijih rezultata drustvene nauke deluju siromasno, istrazivanje se
prestraseno hvata za postvareni odlivak Zivotnih procesa, kao za
garanciju korektnosti, dok bi njegov pravi zadatak, koji, samim tim,
ne odgovara metodama istrazivanja, bio da pokaze postvarenje Zi-
vota kroz kontradikcije svojstvene tim metodama.

X. Preterivanja

Oni koji su skolovani u dijalekti¢koj teoriji, suzdrzavaju se od
pozitivnih slika ispravnog drustva, njegovih gradana, ¢ak i onih
koji bi trebalo da ga ostvare. Odvracaju ih stari tragovi; u retro-
spektivnoj izmaglici, sve drustvene utopije, jos od Platona, pove-

303



skromnu upotrebu razuma. Pitanja su toliko usitnjena da se iz njih
jedva moZe izvuéi nesto vise od Cinjenice da je procenat obolelih
od tuberkuloze ve¢i u sirotinjskim cetvrtima nego na Park aveniji.
To je ono u ¢emu pakosni empiristi¢ki saboteri, ¢ijom empirijom
svakako ne upravljaju oni sami ve¢ kreatori budzZeta, vide kao svo-
ju prednost, kada iskrive usta u izraz koji bi trebalo da znaci, ,To
mi je ve¢ poznato.” Ali, ako nesto govori drugacije, $to je doprinos
za kojim naucnici navodno Zude, oni to na isti na¢in potcenjuju,
samo zato $to nije svima poznato: ,Where is the evidence? (Gde
je dokaz?)“. Ako ovaj nedostaje, onda je to samo zaludno i dokono
ispredanje misli, dok bi istrazivanje trebalo da puca od Zivota, kao
neka reportaza. Te fatalne alternative vode u mrzovoljni defetizam.
Ljudi se bave naukom sve dok se to nesto placa. Ali, ne veruju ni u
njen znacaj, niti u obavezujuéi karakter njenih rezultata. Najradije
bi sve to bacili u smeée, samo kada bi promena forme drustvene
organizacije ucinila suvisnom, na primer, utvrdivanje statistickih
proseka, u kojem se, kao predmetu njenog divljenja, formalna de-
mokratija odrzava kao puko sujeverje istrazivackih biroa. Procedu-
ra zvanic¢nih drustvenih nauka danas je tek nesto vise od parodije
biznisa, koji takvu nauku odrzava na povrsini i koristi samo kada
mu je potrebna reklama. Ceo aparat knjigovodstva, administracije,
godisnjih izvestaja i bilansa, vaznih sastanaka i poslovnih putova-
nja, stavljen je u pokret da bi se komercijalni interesi prikazali kao
opsta potreba, koja izvire iz najve¢ih dubina bi¢a. Samovoljno od-
vijanje takvog kancelarijskog posla naziva se istrazivanjem samo
zato §to nema ozbiljnog uticaja na materijalnu proizvodnju, pri Ce-
mu je jo$ manje prevazilazi kao kritika. U tom istrazivanju, duh
ovog sveta poigrava se sa samim sobom, ali kao deca koja se igraju
konduktera, prodajuéi karte koje ne vode nikud. Tvrdnja onih ko-
je taj duh uposljava, kako ¢e jednog dana ostvariti sintezu teorije
i ¢injeni¢nog materijala, za $ta im sada prosto nedostaje vremena,
glup je izgovor koji im se vraca u lice kao precutno priznanje pr-
venstva prakti¢nih obaveza. Monografije protkane tabelama tesko
da bi se ikada, uz pomo¢ misaonih operacija, mogle uzdié¢i do te-

302

prekriva celu prirodu. Ali, taj veo je toliko $irok i gusto istkan, da
secanje na ono $to ne pokriva deluje glupo, sentimentalno. Posle
opadanja detektivske price u delima Edgara Volasa (Wallace), koja
kao da se rugaju ¢itaocima svojim sve neracionalnijim zapletima,
nereSenim misterijama i grubim preterivanjima, ali koja su ipak,
na velic¢anstven nacin, najavila kolektivnu sliku totalitarnog uzasa,
nastao je zanr komedije ubistva. Time §to nastavlja da zbija $alu s
laznom stravom, ona razbija sliku smrti. Le$ se predstavlja kao ono
u Sta se pretvorio, kao rekvizit. Jo§ uvek podseca na ljudsko bice,
ali je ipak samo stvar, kao u filmu A Slight Case of Murder (1938),
u kojem se leSevi neprekidno prebacuju tamo-amo, kao alegorije
onoga §to su prethodno bili. Komedija se nasladuje laznim ukida-
njem smrti, koje je Kaftka odavno, s panikom, opisao u prici o lovcu
Grahusu (Der Fager Gracchus, 1917); iz istog razloga, i muzika po-
staje komi¢na. Ono $to su nacisti uradili s milionima ljudskih biéa,
oblikovanje zivih prema mrtvima, zatim masovna proizvodnja i po-
jeftinjenje smrti, unapred baca svoju senku na one koji se osecaju
podstaknutim da se smeju leSevima. Ono §to je tu odlucujuce jeste
ukljuéivanje bioloske destrukcije u svesnu drustvenu volju. Samo
covecanstvo koje je prema smrti ravnodusno isto koliko i prema
svojim pripadnicima — ¢ovelanstvo koje je ve¢ mrtvo — moZe da
administrativno donosi smrt nebrojenima. Rilkeova molitva za vla-
stitu smrt®® je patetiéno prikrivanje ¢injenice da ljudska bi¢a jos
samo crkavaju.

149. Bez preterivanja, molim

Kritika kretanja u savremenom drustvu automatski se, pre nego
$to se i dovrsi, docekuje izrekom da je sve oduvek bilo tako. Uznemi-

8 Rainer Maria Rilke, Das Stunden-Buch: Das Buch von der Armut und vom
Tode, 1903 (,O Herr, gib jedem seinen eignen Tod.., ,Gospode, podari svakome
njegovu smrt*, itd.).

271



renost, kojoj se tako hitro odoleva, samo je znak nedostatka svesti
o nepromenljivosti istorije; to je nesto nerazumno, §to svi znacaj-
no dijagnostikuju kao histeriju. Kriticaru se dalje objasnjava kako
se on samo poigrava kritikom, kako njome polaze pravo na nesto
posebno, dok je ono zbog ¢ega se uzbuduje nesto toliko poznato i
trivijalno, da na to niko ne bi ni trebalo da obraca paznju. Doka-
zi 0 zlu idu u prilog njegovoj apologiji: posto za njega svi znaju,
niko nista ne govori, tako da pod velom ¢utanja ono prolazi neo-
metano. Ljudi se povinuju neemu $to su im filozofije svih utuvile
u glave: da nesto $to na svojoj strani ima istrajnu silu teZe posto-
janja, mora biti ispravno. Dovoljno je neko bude nezadovoljan, da
bi se odmah osumnjicio kao svetski dusebriznik. Saglasni se sluze
trikom, da protivnicima pripisu neku reakcionarnu i neodrzivu teo-
riju propasti — nije li uzas zaista ve¢an? — da bi onda, zbog navodne
greske u njihovom razmiSljanju, diskreditovali njihove konkretne
uvide kao negativne, a one koji se bune protiv mraka ocrnili kao
mracnjake. Ali, ¢ak i da je sve oduvek tako — iako ni Tamerlan, ni
Dzingis Kan, niti britanska kolonijalna uprava u Indiji nisu planski
razdirali plu¢a miliona ljudi gasom - ve¢nost uzasa potvrduje ¢inje-
nica da njegove nove forme nadmasuju stare. Ono §to istrajava nije
neka nepromenljiva koli¢ina patnje ve¢ njeno napredovanje ka pa-
klu: to je smisao price o zaostravanju antagonizama. Svaka druga
bila bi bezopasna i brzo bi presla u pomirljive fraze, u izbegavanje
kvalitativnog skoka. Oni koji logore smrti registruju kao industrij-
ski incident u inace trijumfalnom pohodu civilizacije, koji patnje Je-
vreja vide kao svetsko-istorijski beznacajne, ne samo da zaostaju za
dijalekti¢kim uvidom ve¢ izokreéu znacenje sopstvene politike: ob-
uzdavanje krajnosti. Kvantitet preskace u kvalitet, ne samo zbog ra-
zvoja proizvodnih snaga veé i zbog povecanja pritiska dominacije.
Ako se Jevreji istrebljuju kao grupa, dok drustvo nastavlja da repro-
dukuje Zivote radnika, onda se komentar kako su oni prvi burzuji,
a njihova sudbina nebitna za Siru dinamiku, izokrece u ekonomski
sofizam, koji ide dotle da masovno ubijanje objasnjava padom pro-
fitne stope. Uzas se sastoji u tome da uvek ostaje isti — nastavljanje

272

orije, totalnu pretenziju neceg zasebnog, koja se javlja ¢im se neki
pojedina¢ni momenat zahvati izolovano. Ideje koje se bave svojim
suprotnostima nisu izuzetak. Cak su i najuzvisenije ideje otvorene
za, u najmanju ruku, postvarena tumacenja. U tom pogledu, one
kao da se potajno povinuju zahtevima robnog drustva. Opsesivna
ideja, sli¢cno maniji gonjenja, obi¢no se bavi dodeljivanjem krivi-
ce. Sistemati¢nost manije ne vidi dalje od sistema manije, od vela
drustvene celine. Zato cilja na samo jedan princip: Ruso na ,civi-
lizaciju®, Frojd na ,Edipov kompleks®, Nice na ozlojedenost slabih.
Ako teorija i ne spada u tu vrstu, ona se i dalje mozZe videti kao
paranoidna. Re¢i kako neko, u najuzem smislu, drzi do ove ili one
teorije, ve¢ podrazumeva tvrdoglavo, zadrto iznosenje konacne isti-
ne o zlu, imuno na samopromisljanje. Mislioci potpuno liSeni tog
paranoidnog elementa — jedan od njih je i Georg Zimel, mada je
on od tog nedostatka napravio ¢udotvorni lek — nemaju uticaja i
ubrzo bivaju zaboravljeni. To ni u kom slu¢aju ne znaéi njihovu su-
periornost. Ako se istina definiSe kao nesto krajnje neparanoidno,
onda bi ona u isto vreme bila i nesto krajnje nemoc¢no i u sukobu
sa samim sobom, ukoliko i praksu navodi kao svoj element. Ali, ta-
da ne bi mogla ni da razvije ¢vrstu strukturu znacenja: bekstvo od
opsesivne ideje postaje bekstvo od misli. Misao o€i$cena od svega
opsesivnog, dosledni empirizam, i sama postaje opsesivna i zrtvuje
ideju istine, koja je kod empirista ionako stajala lose. S tog stano-
vista, i na dijalektiku treba gledati kao na pokusaj da se izbegne
ili-ili. To je pokusaj da se spasu istrajnost, odlu¢nost i doslednost
teorije, a da se ona pri tom ne prepusti iluziji.

IX. Prokrust

Gusenje misli vodi u baratanje skoro neizbeznim alternativama.
Ono $to je empirijski potpuno potvrdeno, $to je proslo sve provere
koje je nalagala konkurencija, uvek se moze predvideti uz sasvim

301



slobodnih ljudi i trebalo da bude, iako, iz istog razloga, postaje mu-
Cenje, koje uz to poprima i dasak narcisizma, u svojoj privrzenosti
ideji neposrednosti, u svom nemoc¢nom protestu protiv hladnoce.
Neuroti¢na reakcija odgovara pravom stanju stvari, dok je ona re-
alisti¢na ve¢ otpisala odnos kao mrtav. Cis¢enje ljudi od mutnih i
nemocnih afekata direktno je srazmerno napredovanju dehumani-
zacije.

VIII. Umanjena vrednost

Kandinski je 1912. pisao: ,Posto je ’konacno pronasao svoju for-
mu’, umetnik misli kako sada moZe na miru da nastavi sa svojim
umetnickim radom. NaZalost, obi¢no ne uspeva da primeti kako
upravo od tog trenutka (‘na miru’) vrlo brzo poéinje da gubi for-
mu koju je konaéno pronasao.”’ Isto je i sa spoznajom. Ona ne Zivi
od zaliha. Svaka misao je polje sile, i kao $to se udeo istine u ne-
kom sudu ne moze razdvojiti od njegove primene, tako su i jedine
prave ideje one koje prevazilaze sopstvene teze. Posto misao mora
da rastvori skamenjeno videnje predmeta, mentalni talog drustve-
nog stvrdnjavanja, postvareni oblik koji leZi u samoj misli, smatran
za njen neotudivi posed, suprotstavlja joj se svojim vlastitim zna-
¢enjem. Cak se i misljenje najekstremnijeg radikalizma falsifikuje
¢im na njemu pocne da se insistira, tako §to drustvo spremno ra-
spravlja o toj doktrini i time je apsorbuje. To, medutim, baca senku
na sam koncept teorije. Nema nijedne koja, na osnovu same svoje
konstitucije, kao utvrdene, povezane strukture, ne bi u sebi nosila
momenat postvarenja: koja ne bi razvijala paranoidne crte. Upravo
to je ¢ini efikasnom. Koncept opsesivne ideje (idée fixe) ne odnosi
se samo na neko odstupanje veé predstavlja sastavni deo same te-

7 Wassily Kandinsky, ,Die Bilder (ili, u nekim zbirkama, ,Die Bilder Schon-
bergs zerfallen in zwei Arten...“), Arnold Schonberg. Mit Beitrdgen von Alban Berg
et al., Miinchen, 1912.

300

spraistorije“ — ali, tako §to se neprekidno ostvaruje kao nesto dru-
gacije, nesluceno, $to prevazilazi sva ocekivanja, kao verna senka
razvoja proizvodnih snaga. Isti dualizam vaZi i za nasilje, na koje je
politicka ekonomija ukazala u materijalnoj proizvodniji: ... postoje
odredenja koja su zajednicka svim stadijumima proizvodnje i koja
misljenje fiksira kao opsta; ali, takozvani opsti uslovi svake proi-
zvodnje nisu ni$ta drugo do ti apstraktni momenti, pomoc¢u kojih se
ne moze shvatiti nijedan stvarni istorijski stadijum proizvodnje.®!
Drugim re¢ima, apstrahovanje (izdvajanje) onoga $to je istorijski
nepromenljivo nije neutralno prema stvari, na osnovu svoje nauc-
ne objektivnosti, ve¢ sluzi, ¢ak i kada je ispravno, kao magla u kojoj
nestaje sve $to je opipljivo i samim tim otvoreno za napad. Upravo
to apologeti ne Zele da priznaju. S jedne strane, opsednuti su der-
niére nouveauté (fr., poslednjom novoséu), dok s druge poricu pa-
klenu masinu, dakle, istoriju. Ne moZe se praviti analogija izmedu
Ausvica i unistavanja grékih gradova-drzava, u smislu postepenog
porasta uZasa, da bi se tako sacuvao vlastiti duSevni mir. Naravno,
patnje i ponizenja kroz koje su prosli oni u stoénim vagonima, ap-
solutno bez presedana, baca ostro, samrtno svetlo na najudaljeniju
proslost, u ¢ijem je tupoglavom, neplaniranom nasilju ono naucno
osmisljeno vec bilo teleoloski prisutno. Identitet leZi u neidentitetu,
u onome §to jo$ nije bilo, koje osuduje ono sto je bilo. Tvrdnja da je
oduvek bilo isto, neistinita je u svojoj neposrednosti i istinita samo
u okviru dinamike totaliteta. Svako ko dopusta sebi da mu spoznaja
o porastu uzasa promakne, ne samo da podleZe bezosecajnoj kon-
templaciji ve¢, zajedno sa specifiécnom razlikom izmedu najnovijeg
i prethodnog, ne uvida ni pravi identitet celine, uzasa bez kraja.

81 Karl Marx, Grundrisse, 1.1, ,Proizvodnja®, iz Karl Marx i Friedrich Engels,
Dela, knjiga XIX, Institut za medunarodni radnicki pokret i Prosveta, Beograd,
1979, str. 9.

273



150. Najnovije izdanje

Na nekim sredi$njim mestima kod Poa i Bodlera uzdize se kon-
cept novog. Kod prvog, u opisu vrtloga, &ija se strava poistovecéuje
s ,the novel® (novim), koji nijedan konvencionalni izvestaj navod-
no ne moze adekvatno da docara; kod drugog, u poslednjem stihu
ciklusa La mort (Smrt), u kojem pesnik bira da zaroni u ambis, raj
ili pakao, svejedno, ,au fond de I'Inconnu pour trouver du nouve-
au!“ (,na dno Nepoznatog, da nademo novo!“).3*> U oba slucaja, re¢
je o nekoj nepoznatoj pretnji, kojoj se subjekt prepusta, i koja mu
obecava uzivanje, obavijeno vrtoglavicom. Novo, slepa mrlja svesti,
koje kao da se is¢ekuje sklopljenih oéiju, moglo bi da bude formula
uzivanja, koja uspeva da izvuce podsticaj iz uzasa ili ocaja. S njim,
zlo pocinje da cveta. Ali, njegov ostri obris je kriptogram najnedvo-
smislenije reakcije. On opisuje preciznu informaciju, koju subjekt
prenosi svetu koji je postao apstraktan, industrijskom dobu. Ono
protiv ¢ega se kult novog, odnosno, ideja 0 modernom, buni, jeste
Cinjenica da viSe nema niceg novog. Nepromenljiva jednoli¢nost
masinski proizvedenih dobara, mreZa socijalizacije, koja u jednakoj
meri zahvata i asimiluje stvari i pogled na njih, pretvara sve §to joj
se nade na putu u nesto $to je veé bilo, u nasumié¢ni uzorak vrste, u
dvojnika modela. Sloj onoga $to jo$ nije misljeno, $to je bez namera,
na kojem namere jedino uspevaju, deluje istro$eno. Ideja o novom
sanja o tom sloju. Iako nedostizno, ,novo” zauzima mesto palog
boga u prvoj svesti o opadanju iskustva. Ali, njegov pojam ostaje
zaCaran tim poremecajem, o Cemu svedod€i i njegova apstraktnost,
koja se bespomocno okrece ka sve udaljenijoj konkretnosti. Mno-
go toga bi se moglo naugiti o ,praistoriji modernog“3 kroz analizu

82 Edgar Allan Poe, A Descent into the Maelstrom, 1841 (,U dubinama Mal-
strema®, E. A. Po, Odabrana dela, Nolit-Orfej, Beograd, 1964, str. 17-35).

8 Charles Baudelaire, ,Pour le Voyage®, VIIL, La fleurs de mal, 1857 (Sarl Bo-
dler, Cveée zla, ,Putovanje®, VIII, UdruZenje knjizara i izdavaca Jugoslavije, Beo-
grad, 1997, str. 91).

84 ,Urgeschichte der Moderne®, kao i ceo ovaj aforizam: aluzija na motive
smodernog®, ,praistorije” i ,noviteta®, kod Valtera Benjamina, o ¢emu je Adorno s

274

ku istoriju. To $to se, kao ono trece izmedu dvoje ljudi, okrecu od
puke unutrasnjosti i opredmecuju u oblicima, navikama i obaveza-
ma, daje tim odnosima otpornost. Njihova ozbiljnost i odgovornost
delimi¢no leze u tome $to ne podlezu svakom impulsu, ve¢ se name-
¢u kao nesto ¢vrsto i postojano, nasuprot individualnoj psihologiji.
To, medutim, ne ukida ono $to se desava u svakom pojedincu: ne sa-
mo raspoloZenja, sklonosti i averzije ve¢, iznad svega, sve reakcije
na pona$anje drugog. I ta unutrasnja istorija se utoliko vise name-
¢e ukoliko je granicu izmedu onog unutrasnjeg i spoljasnjeg teze
utvrditi. Rizik od skrivenog opadanja odnosa skoro uvek nastaje
kada strane koje su u njega ukljucene, navodno ili stvarno, nadu
da je postao ,pretezak®. Suvise su slabe u svom rvanju sa stvarno-
§¢u, preoptereéene, da bi s dovoljno ljubavne odluénosti odrzale
odnos, Cisto radi njega samog. U sferi prakti¢nog, svaki odnos do-
stojan ljudskih bi¢a poprima crtu neceg luksuznog. Niko to zaista
ne moze da priusti sebi, a ozlojedenost time izbija u kriti¢nim situ-
acijama. Posto znamo da nesto istinito mora biti takvo u svakom
trenutku, onda u svakom trenutku klonulosti imamo osecaj da se
sve rusi. To se i dalje mozZe osetiti kada odnos zakloni njegova objek-
tivizirana forma. NeizbeZna podvojenost na spoljasnje i unutrasnje
ugrozava upravo one autenticne, emotivno nabijene odnose. Ako
je subjekt duboko uronjen u odnos ¢iji ga otudeni aspekt, iz dobrih
razloga, sprecava da se prepusti svom impulsu, onda se odnos pre-
tvara u neprekidnu patnju i time biva ugrozen. Apsurdni znacaj ko-
ji se pridaje sitnicama, kao $to su propusteni telefonski poziv, kruti
stisak ruke, koris¢enje neke otrcane fraze, izvire iz toga $to se u nji-
ma manifestuje unutrasnja, inace obuzdavana dinamika, koja sada
ugrozava objektivni i konkretni aspekt odnosa. Strah i uzas takvih
trenutaka psiholozi mogu lako da osude kao neuroti¢ne i ukazu
na njihovu nesrazmeru sa objektivnom teZinom odnosa. Svako ko
se tako lako uznemiri zaista je ,nerealisti¢an®, i svojom zavisno$¢u
od burnih reakcija na sopstvenu subjektivnost odaje svoje neuspe-
$no prilagodavanje. Ali, samo kada neko na promenu tona u glasu
onog drugog reaguje s ocajem, odnos je spontan, kao $to bi izmedu

299



ukljucuje i strah od prolaznosti sopstvenih osecanja. Za spontane
impulse ostalo je tako malo mesta, da ih svako ko ih jo$ uopste ima
dozivljava kao radost i blagodet, ¢ak i kada izazivaju patnju, kao po-
slednje, bolne tragove neposrednosti, tog poseda koji treba zilavo
braniti, da se ne bismo opet pretvorili u stvari. Strah od ljubavi pre-
ma drugome je, nema sumnje, veéi nego strah od gubitka njegove
ljubavi. Ideja koja se nudi kao uteha, kako za koju godinu necemo
viSe razumeti svoju strast i da ¢emo voljenu Zenu moci da sretne-
mo u nedijem drustvu s tek prolaznom, zacudenom radoznaloséu,
moze da razljuti utesenog preko svake mere. Pomisao da bi strast,
koja razbija kontekst racionalne korisnosti i koja kao da pomaze
sopstvu da pobegne iz svog monadoloskog zatvora, trebalo da bu-
de nesto relativno, sto se iz nekog sramnog razloga moze ponovo
uklopiti u individualni Zivot, jeste krajnje svetogrde. A opet, sama
strast, time §to oseca neizbrisivu granicu izmedu dvoje ljudi, nei-
zbezno je prisiljena da promislja taj momenat i da tako, ispunjena
njime, prepozna nistavnost svoje ispunjenosti. U stvari, uvek ose-
¢amo tu uzaludnost; sre¢a poc€iva u apsurdnoj nadi da ¢e nas nesto
odneti, i svaki put kada bi stvari krenule loSe, to bi bilo poslednji
put, to bi bila smrt. Prolaznost onoga u ¢emu je zivot skoncentri-
san do krajnjih granica, probija upravo u toj krajnjoj koncentraciji.
Iznad svega ostalog, nesre¢ni ljubavnik ¢e morati da prizna kako
je upravo tamo gde je mislio da zaboravlja na sebe, voleo samo se-
be. Nikakva direktnost ne vodi van gresnog kruga prirodnog, osim
refleksije o tome koliko je on zatvoren.

VII. Dodi blize

Rascep na spoljasnje i unutra$nje, u kojem individualni subjekt
sti¢e osecaj o dominaciji razmenske vrednosti, utice i na ono $to bi
trebalo da bude sfera neposrednosti, ¢ak i na one odnose koji ne
uklju¢uju nikakve materijalne interese. Svaki od njih ima dvostru-

298

promene re€i ,senzacija®“, ezoteri¢nog sinonima Bodlerovog nouve-
au (fr., novo). Ta re¢ je medu obrazovanim Evropljanima usla u op-
$tu upotrebu kroz epistemologiju. Kod Loka ona oznacava prostu,
neposrednu percepciju, suprotnost refleksiji. Kasnije postaje veliko
nepoznato, i kona¢no, ono §to uzbuduje u masovnim razmerama,
destruktivno opojno, ok potrosacke robe. Biti u stanju da se nesto
jo$ uopste opazi, bez obzira na kvalitet, zamenjuje srecu, zato §to je
svemoc¢na kvantifikacija ukinula moguénost same percepcije. Ume-
sto ispunjenog odnosa izmedu iskustva i njegovog predmeta, javlja
se nesto u isti mah cisto subjektivno i fizicki izolovano, senzacija,
koja se iscrpljuje o€itavanjem kazaljke manometra. Tako se istorij-
ska emancipacija od bi¢a po sebi preureduje u oblik posmatranja,
Sto je proces kojem je psihologija opazanja XIX veka doprinela ta-
ko $to je osnovu iskustva svela na puki ,osnovni nadrazaj®, od ¢ije
su narocito konstituisane prirode specifi¢ne energije ¢ula navod-
no nezavisne. Bodlerova poezija, medutim, ispunjena je onim blje-
skovima svetlosti, koje zatvorene o¢i vide kada su izloZene udarcu.
Ideja 0 novom je fantazmagori¢na isto koliko i ta svetlost. Ono $to
bljesne, dok smireno opazanje i dalje dopire samo do prethodno
formiranog drustvenog kalupa stvari, i samo je ponavljanje. Novo,
koje se trazi radi njega samog, donekle laboratorijski proizvedeno,
stvrdnuto u konceptualnu §emu, pretvara se, u svom iznenadnom
ukazivanju, u kompulzivni povratak starog, ne bez sli¢nosti s tra-

njim vodio ¢uvenu polemiku, povodom njegovih eseja o Bodleru: Charles Baudela-
ire: Ein Lyriker im Zeitalter des Hochkapitalismus, 1937-39 (,Pariz Drugog Carstva
u Baudelairea“, W. Benjamin, Esteticki ogledi, Skolska knjiga, Zagreb, 1986), Uber
einige Motive bei Baudelaire, 1939 (,O nekim motivima kod Bodlera®“, W. Benja-
min, Eseji, Nolit, Beograd, 1974) i ,Paris, die Hauptstadt des XIX Jahrhunderts®, iz
Passagen-Werk, verzija iz 1935 (W. Benjamin, ,Pariz, prestonica XIX veka®, anarhi-
ja/ blok 45, 2011). Adorno i Benjamin su polemiku vodili u prepisci od 1935-1938,
a Adornova argumentacija je najdetaljnije izloZena u pismima od 2. VIII 1935. i
18.IIT 1936 (videti neko izdanje Adornove ili Benjaminove prepiske, na primer, na
engleskom, ,Theodor Adorno: Letters to Walter Benjamin®, New Left Review 1/81,
1973, ili The Correspondence of Walter Benjamin, 1910-1940, University of Chicago
Press, 1994).

275



umatskom neurozom. Ono pred zaslepljenim kida veo vremenskih
sukcesija, koji prekriva arhetipove uvek istog: zato je otkrivanje
novog nesto satansko, vecno vracanje istog kao prokletstvo. Poova
alegorija o novom sastoji se od bezglavog, a opet takoreci nepomic-
nog kretanja bespomo¢ne barke oko sredista vrtloga. Senzacije, u
kojima se mazohista prepusta novom, isto tako su i regresije. To je
ono u ¢emu je psihoanaliza u pravu, naime, da ontologija Bodlerove
modernosti, kao i sve druge koje su je sledile, odgovara infantilnim
sparcijalnim nagonima®. Njihov pluralizam je raznobojna fatamor-
gana, u kojoj samounistenje monizma burzoaskog razuma ovome
svetluca kao nada. To obeéanje ¢ini ideju modernosti, i zbog njene
srzi, ve€no istog, sve $to je moderno, ¢im malo zastari, poprima iz-
raz neeg arhai¢nog. Tristan (R. Wagner, Tristan und Isolde, 1859),
koji se u sredini XIX veka uzdize kao obelisk modernosti, u isto vre-
me je i najveci spomenik prisili ponavljanja. Novo je dvosmisleno
jos od svoje inauguracije. I dok s jedne strane povezuje sve §to seze
dalje od istovetnosti sve rigidnijeg postojeceg, sama utopljenost u
novo, pod pritiskom te istovetnosti, u usti mah odlu¢no zahteva ras-
padanje subjekta na konvulzivne trenutke, u kojima ovaj zamislja
sebe Zivim, ¢ime kona¢no promoviSe drustvenu celinu, koja, u skla-
du s najnovijom modom, proteruje novo. Bodlerova pesma o muce-
nici seksa,®® Zrtvi ubistva, alegorijski slavi svetost uZivanja, u jezivo
oslobadajuc¢oj mrtvoj prirodi zlo¢ina; ali, opijenost prizorom nagog,
obezglavljenog tela veé nalikuje onome $to je potencijalne Zrtve Hi-
tlerovog rezima, u isti mah gramzive i paralizovane, vuklo da kupu-
ju novine, u kojima su bile objavljivane mere koje su najavljivale
njihovu propast. Fasizam je bio apsolutna senzacija: u proglasima
iz vremena prvih pogroma, Gebels se hvalio kako nacisti, ako nista
drugo, nisu dosadni. Apstraktni teror vesti i glasina, u kojem se u
Tre¢em Rajhu uZivalo kao u jedinom nadrazaju, bio je dovoljan da
se oslabljeni senzorijum masa momentalno dovede do usijanja. Bez
skoro neodoljive Zudnje za najnovijim vestima, zbog kojih se srce

8 Charles Baudelaire, ,Une martyre” (Mucenica), La fleurs de mal, 1857.

276

ljudskosti koja uspe da se od nje otme postaje dvosmislena, onda to
vazi i za musku diskreciju, koja navodno moze biti samo plemenita.
Ona se, naime, izokrece u sredstvo za osvetu Zene zbog njene po-
tlacenosti. To $to muskarci moraju da izmedu sebe ¢ute, to §to cela
erotska sfera poprima sve veéu dozu tajanstvenosti §to su ljudi ob-
zirniji i vaspitaniji, pruza Zenama razne mogucnosti, od komotnih
laZi do lukavih i neometanih neverstava, i osuduje dzentlmena na
ulogu budale. Zene iz vise klase su ovladale celom tehnikom izolo-
vanja, drzanja muskaraca na uzici i kona¢no, svesnog razdvajanja
svih sfera osecanja, ponasanja i vrednovanja, u ¢emu se muska po-
dela rada groteskno reprodukuje. To im omogucava da bezbedno
one neposrednosti za koju Zene veruju da im tako dobro pristaje.
Muskarci iz tvoga izvlace sopstvene zakljucke i dele onu pakosnu
sous-entendu (insinuaciju) da su Zene prosto takve. Namigivanje ko-
je kaze kako Cosi fan tutte (,,sve tako ¢ine“)® zaboravlja na svaku
diskreciju, iako nijedno ime ne biva pomenuto, pored toga sto sluzi
kao opravdanje za uverenje da svaka Zena koja se oslanja na kava-
ljerstvo svog ljubavnika neminovno krsi poverenje koje ovaj polaze
u nju. Dama, koja to zaista jeste, i koja ne Zeli da od otmenosti pra-
vi detinjastu igru pukog pozerstva, zato nema drugog izbora osim
da na svoju ruku odbaci naruseni princip diskrecije i da otvoreno,
bez stida, pokaZe svoju ljubav. Ali, ko ima dovoljno snage za tako
nesto?

VI. Post festum

Patnja zbog slabljenja erotskog odnosa nije, za $ta ona samu se-
be smatra, samo strah od povlacenja voljene osobe, niti ona vrsta
narcisisticke melanholije koju je tako upecatljivo opisao Frojd. Ona

¢ Mocartova opera, Cosi fan tutte, ossia La scuola degli amanti (Sve tako ¢ine
ili 8kola za zaljubljene), iz 1790.

297



nemacke knjizevnosti, koji na Badnje vece na trenutak podizu svo-
juusnulu decu pred oki¢enom jelkom, da bi prizvali déja vu i uronili
ih u mit. Neko zrelo ¢ovecanstvo prevaziéi Ce, na pozitivan nacin,
vlastito shvatanje naglaseno ljudskog. Inace ¢e njegova apsolutna
negacija, neljudskost, odneti pobedu.

V. Pitanje casti

Muskarci su, u odnosu na Zene, preuzeli na sebe obavezu dis-
krecije, kao nacina da se brutalnost nasilja prikaze ublazenom, a
kontrola kao odnos uzajamnih ustupaka. Posto su promiskuitet sta-
vili van zakona, da bi osigurali Zenu kao vlasnistvo, iako im je pro-
miskuitetnost i dalje potrebna da njihovo vlastito odricanje ne bi
postalo nepodnosljivo, muskarci su Zenama iz svoje klase, koje im
se podaju van braka, dali pre¢utno obecanje da o tome nece pricati
nijednom drugom muskarcu, niti ugroziti njihovu Zensku reputaci-
ju pred patrijarhalnim diktatom. Diskrecija je tako postala radosni
izvor svake tajanstvenosti, znalacki trijumf nad vladajuc¢im silama,
Cak i trijumf poverenja, u kojem su se formirali ljudska otmenost i
integritet. Pismo koje je Helderlin poslao svojoj majci, posle kobne
frankfurtske katastrofe, u kojem ga ni krajnji ocaj nije naveo da
nagovesti razloge za prekid odnosa sa g. Gontardom ili da makar
spomene Diotinino ime, pri ¢emu je Zestina strasti presla samo u
ojadene re¢i o gubitku uéenice koja je bila njegovo najmilije dete®
- to pismo uzdiZe snagu ultivog ¢utanja u uzareno oseéanje i pravi
od njega izraz nepodnosljivog sukoba izmedu prava ljudskih bi¢a
i prava onoga §to jeste. Ali, ako usred opste neslobode svaka crta

> Aluzija na Helderlinovu vezu sa Suzetom Gontard (Susette Borkenstein
Gontard, 1769-1802), kéerkom bankara Jakoba Gontarda (Jakob Friedrich Gon-
tard), koju je Helderlin, kao privatni uéitelj, poducavao za vreme svog boravka u
Frankfurtu, 1796-1798. Suzeta je usla u njegovu poeziju kao Diotima, a bila je i
glavna inspiracija za njegov ¢uveni roman Hiperion (Hyperion oder Der Eremit
in Griechenland, 1797-1799).

296

stezalo kao u iskonska vremena, posmatraci, a kamoli po¢inioci, ni-
kada ne bi mogli da podnesu ono neizrecivo. Kako je rat odmicao,
Nemcima su konac¢no bile prenosene i najstrasnije vesti, a postepe-
ni vojni kolaps nije bio zataskivan. Pojmovi sadizma i mazohizma
viSe nisu dovoljni. U masovnom drustvu tehnicke emisije, oni se $i-
re preko senzacije, neCeg munjevitog, udaljenog, ekstremno novog.
To obuzima publiku, koja se u $oku vrpolji i zaboravlja nad kim su
pocinjena zverstva, nad njom samom ili nad drugima. SadrZaj $o-
ka postaje istinski ravnodusan prema svojoj stimulativnoj vredno-
sti, kao Sto je to idealno bivalo i u inkantacijama pesnika; moguce
je ¢ak da uzas, u kojem su uZivali Po i Bodler, jednom ostvaren s
diktatorima, gubi svoj stimulativni kvalitet, da sagoreva. Nasilno
spasavanje kvaliteta u novom bilo je liSeno kvaliteta. Sve moze da,
kao novo, otudeno od samog sebe, postane uZivanje, kao sto se i
otupeli morfijumski zavisnici na kraju hvataju za svaku drogu, bez
razlike, uklju¢ujuéi i atropin. Svaki sud nestaje u senzaciji, zajedno
s razlikovanjem kvaliteta: to je ono $to zapravo omogucava senza-
ciji da postane nosilac katastrofalne regresije. Ono $to je u teroru
regresivnih diktatora moderno, dijalekticka slika progresa, kulmi-
nira u eksploziji. Novo, u svom kolektivnom obliku, ve¢ nagoveste-
nom onom Zurnalistickom crtom kod Bodlera, isto koliko i bukom
Vagnerovih bubnjeva, u stvari je neka stimulativna i paralizujuca
droga, spravljena od spoljasnjeg Zivota: nije slucajno to sto su Po,
Bodler i Vagner bili zavisnicki karakteri. Novo postaje puko zlo
samo u svom totalitarnom izdanju, u kojem se tenzija izmedu poje-
dinca i drustva, koja je nekada ostvarivala kategoriju novog, ukida.
Danas je pozivanje na novo, svejedno koje vrste, pod uslovom da
je dovoljno arhai¢no, postalo univerzalni, sveprisutni medij lazne
mimeze. Raspadanje subjekta se dovrSava njegovim prepustanjem
uvek novoj istovetnosti. To iz karaktera isisava sve §to je ¢vrsto.
Ono $to je Bodler bio u stanju da postigne snagom slike, srozava
se u bezvoljnu fascinaciju. Slom vere i gubljenje identiteta, paticko
dodvoravanje situaciji, aktiviraju se preko stimulusa novog, koji,
kao puki stimulus, nije vise ¢ak ni stimulativan. Mozda se tako ob-

277



javljuje odbijanje covecanstva da ima decu, zato $to se svakome
moze proreéi najgore: novo je tajna figura svih nerodenih. Maltus
je jedan od praoceva XIX veka, a Bodler je s razlogom uzdizao jalo-
vo. Covecanstvo koje o¢ajava nad svojom reprodukcijom nesvesno
projektuje svoju Zelju za opstankom na himeru jo§ nevidenih stva-
ri, ali one nalikuju smrti. To ukazuje na sunovrat celog ustrojstva,
kojem njegovi ¢lanovi prakti¢no vise nisu potrebni.

151. Teze protiv okultizma

I. Sklonost prema okultnom je znak regresije svesti.
Ona gubi energiju da promislja ono neuslovljeno i da
podnese ono §to je uslovljeno. Umesto da utvrdi i jed-
no i drugo, u njihovom jedinstvu i razlici, kroz koncep-
tualni napor, ona ih bezglavo mesa. Ono neuslovljeno
se pretvara u ¢injenicu, a ono uslovljeno u neposrednu
suStinu. Monoteizam se mrvi u drugu mitologiju. ,Ve-
rujem u astrologiju, zato §to ne verujem u boga®, od-
govorio je ispitanik u jednom ameri¢kom sociolosko-
psiholoskom istrazivanju. Juridi¢ki razum, koji je sa-
mog sebe uzdigao u boga, kao da je zahvacen padom
ovog drugog. Duh se razbija na duhove i tako gubi spo-
sobnost da shvati da ovi ne postoje. Pritajena sklonost
drustva ka propasti uljuljkuje svoje zrtve u lazno otkri-
venje, u halucinatorni fenomen. One se uzalud nadaju
kako ¢e im njegova fragmentarna o¢iglednost omogu-
¢iti da potpunoj propasti pogledaju u lice i da je podne-
su. Posle hiljadu godina prosvetiteljstva, ponovo izbija
panika, u ¢ovecanstvu €ija kontrola nad prirodom, u
obliku kontrole nad ljudskim bi¢ima, svojim uzasima
daleko prevazilazi sve zbog ¢ega su ljudi ikada morali
da strahuju od prirode.

278

IV. Les Adieux®

,Do videnja“ je u jezicima vekovima postojalo kao $uplja fraza.
Sada to vazi i za ljudske odnose. Oprastanje je zastarelo. Dvoje, ko-
ji su zajedno, mogu se rastati zato $to neko od njih menja mesto
boravka; ljudi ionako u svojim gradovima vi$e nisu na svome, tako
da, u skladu s krajnjom konsekvencom slobode kretanja, potpuno
podreduju svoje Zivote, ¢ak i prostorno, bilo kakvim povoljnijim
uslovima koje mogu pronaci na trzistu rada. Onda je medu njima
gotovo ili se mogu opet sresti. Oti¢i zauvek i zadrzati ljubav, po-
stalo je nepojmljivo. ,O, rastanku, izvoru svih re¢i!“* Ali, izvor je
presusio i iz njega vi$e ne dopire nista, osim ,bye, bye” ili ,ta, ta®.
Avionska posta i kurirska sluzba resavaju tehnicki problem razdvo-
jenosti, za one koji ocekuju dragoceno pismo, pod uslovom da se
odsutni partner nije otarasio svega $to mu nije na dohvat ruke, kao
balasta. Direktori vazduhoplovnih kompanija onda mogu da drze
sveCane govore o tome koliko su neizvesnosti i tuge uspeli da oda-
gnaju od ljudi. Alj, za tradicionalno shvatanje ljudskosti, likvidacija
rastanaka je pitanje Zivota i smrti. Ko bi jo§ mogao da voli, ako se
isklju¢i onaj momenat kada se drugo telesno bi¢e opaza kao slika u
kojoj se sazima ceo kontinuitet Zivota, kao u nekom zrelom plodu?
Sta bi bila nada, da nije udaljenosti? Ljudskost je znacila svest o pri-
sustvu onoga $to nije prisutno, koja isparava u uslovima koji sve-
mu odsutnom daju privid opipljivosti, uz pomo¢ neceg prisutnog i
neposrednog, i koji zato znaju samo za prezir prema onima kojima
taj privid nije dovoljan. Al insistiranje na unutra$njoj mogucnosti
rastanka, pri njegovoj pragmati¢noj nemogucnosti, bilo bi laz, zato
$to se ono unutrasnje ne odvija u sebi ve¢ u odnosu na objektivi-
tet, tako da bi ,internalizacija“ neke rusevne spoljasnjost naskodila
samoj unutrasnjosti, koja moze da se osloni samo na svoj vlastiti
plamen. Obnavljanje tih gestova mogli bi da sledi primer profesora

% Fr, ,Rastanci®.
4 O Abschied, Brunnen aller Worte!“, stihovi iz pesme, Franza Werfela
(1890-1945), ,Abschied. Ein Fragment (Rastanak. Jedan fragment)®, 1915.

295



se neko novo zverstvo moze svrstati u genocid, da li nacije imaju
pravo na intervenciju, koje u svakom slucaju ne Zele da iskoriste, i
dali, s obzirom na neocekivane teskoce u prakti¢noj primeni celog
koncepta, genocid treba izbaciti iz statuta. Malo posle toga, u naslo-
vima sa unutra$njih stranica, ¢itamo formulacije na jeziku novina:
genocid u Istoénom Turkestanu? je prakti¢no okoncan.

II1. Kako je oni vide

Ljudi su toliko manipulisali konceptom slobode, da se ovaj ko-
nacno sveo na pravo jacih i bogatijih da od slabijih i siromasnijih
otimaju ono $to im je jos ostalo. Na pokusaje da se tu nesto prome-
ni, gleda se kao na sramno mesanje u domen same individualnosti,
koja se, po logici takve slobode, rasula u administrirano nistavi-
lo. Ali, objektivni duh jezika to zna bolje. Nemacki i engleski jezik
rezervi$u re¢ ,slobodno® za stvari i usluge koje ne kostaju nista. Po-
red toga $to u sebi nosi kritiku politicke ekonomije, to svedo¢i i o
neslobodi prisutnoj u samom odnosu razmene; nema slobode, sve
dok sve ima svoju cenu, a u postvarenom drustvu stvari izuzete iz
mehanizma cene postoje samo kao bedni ostaci. Kada se pazljivije
pogledaju, vidi se, naravno, da i one obi¢no imaju cenu, i da sluze
kao dodaci robama ili makar dominaciji: parkovi ¢ine zatvore pod-
nosljivijim, za one koji su u njima. Za ljude slobodnog, spontanog,
spokojnog i nonsalantnog temperamenta, za one koji slobodu shva-
taju kao privilegiju na osnovu neslobode, jezik, medutim, ve¢ ima
prikladnu re¢: bestidnici.

% Istoéni Turkestan ili Autonomna regija ujgurskog naroda Sinkjang (od

II. Druga mitologija je jo$ neistinitija od prve. Ona sta-
ra je nastala taloZenjem stanja spoznaje svojih epoha,
od kojih je svaka u svojoj svesti bila slobodnija od slepe
vezanosti za prirodu od one prethodne. Ova nova, po-
metena i puna predrasuda, odbacuje znanje o sebi koje
je jednom stekla, usred drustva koje, sa svoje strane,
kroz sveobuhvatni odnos razmene, odbacuje ono naje-
lementarnije, ¢iju snagu okultisti navodno kontrolisu.
Pogled pomorca prikovan za Dioskure, animizam dr-
veca i izvora, sa svom svojom halucinantnom zapanje-
noséu pred onim neobjasnjivim, istorijski su odgovara-
li subjektovom dozivljaju predmeta njegovog delova-
nja. Ali, kao racionalno upotrebljena reakcija na racio-
nalizovano drustvo, preporodeni animizam, u Satrama
i ordinacijama vidovnjaka svih vrsta, porice otudenje
koje sdm po sebi potvrduje i od kojeg Zivi, i nudi se kao
zamena za nepostojece iskustvo. Okultista izvlaci kraj-
nji zakljucak iz fetisistickog karaktera robe: zlokobno
opredme¢ni rad napada ga s bezbroj demonski iskeze-
nih predmeta. Ono §to je zaboravljeno u svetu zgusnu-
tom u proizvode, ¢injenica da ga je proizveo Covek, iz-
dvaja se, i onda, pogresno upamceno kao nesto $to po-
stoji samo po sebi, dodaje predmetima i izjednacuje s
njima. Posto su predmeti, zamrznuti pod hladnom sve-
tlo§¢u razuma, izgubili privid oZivotvorenog, ono $to
ih sada oZivotvoruje, njihov drustveni kvalitet, osamo-
staljuje se kao nesto u isti mah prirodno i natprirodno,
kao jos jedna stvar medu stvarima.

III. Regresija na magijsko misljenje u uslovima poznog
kapitalizma, utapa misao u forme poznog kapitalizma.
Sumnjivo asocijalni marginalni fenomeni sistema, pa-

% Dioskuri (,bozji sinovi®): Kastor i Polideuk (Poluks), sinovi Zevsa i Lede,
blizanci i dve najsjajnije zvezde sazvezda Blizanaca.

1955), u Kini. Adorno misli na sukobe iz perioda 1944-1949, posle kojih je ta oblast
konaéno postala deo NR Kine.

294 279



teticni pokusaji izmicanja kroz pukotine u njegovim
zidinama, ne govore ni$ta o onome $to bi se moglo na-
laziti spolja, ali jo$ jasnije ukazuju na sile raspadanja
koje deluju iznutra. Mali magovi, koji terorisu svoje
klijente kristalnim kuglama, samo su modeli-igracke
onih gorostasa koji su nekada drzali sudbinu ¢ovecan-
stva u svojim rukama. Drzanje mra¢njaka koji stoje iza
,Psychic Research® (psihic¢kih istrazivanja), neprijatelj-
sko je i konspirativno kao i samo drustvo. Hipnoticka
snaga okultnih stvari podseca na totalitarni teror: u sa-
vremenim procesima, to dvoje prelaze jedno u drugo.
Smesak gatare se pojacao u podrugljivi smeh drustva
samom sebi; ono se kljuka direktnom materijalnom ek-
sploatacijom dusa. Horoskop se povinuje direktivama
Narodnih kancelarija, a mistika brojeva je priprema za
administrativne statistike i kartlesku politiku cena. Na
kraju, pokazuje se da je integracija ideologija dezinte-
gracije u interesne grupe, koje se uzajamno istrebljuju.
Svako ko se ukljudi, izgubljen je.

IV. Okultizam je refleksna reakcija na subjektivizaciju
svih znacenja, dopuna postvarenja. Ako Zivi primete
da je objektivna stvarnost postala gluva kao nikada ra-
nije, oni pokusavaju da iz nje izvuku neki smisao po-
mocu ¢arobnih re¢i. Smisao se nasumi¢no oc¢ekuje od
prve losije stvari koja se nade pri ruci: racionalnost
stvarnog, koja vise nije sasvim ubedljiva, zamenjuje
se ozivelim stolovima i zracima koji dopiru iz hrpa ze-
mlje. Otpaci pojavnog sveta postaju mundus intelligibi-
lis (pojmljivi svet) bolesne svesti. To skoro da bi mogla
biti spekulativna istina, kao $to bi Kafkin Odradek®’
skoro mogao biti andeo, ali je ipak, u pozitivitetu koji

8 Qdradek: tajanstveno stvorenje, izmedu biéa i stvari, iz Kafkine pri¢e Die

Sorge des Hauswaters (Domacinova briga, 1917).

280

samo kao nesto drustveno posredovano. Institucije koje su stvori-
li ljudi se tako dodatno fetisizuju: posto subjekti sebe vide samo
kao eksponente institucija, ove poprimaju karakter neceg bogom
danog. Osecate se do srzi kao doktorova supruga, ¢lan fakultetskog
vela, predsednik komiteta verskih eksperata — slusao sam jednog
nitkova koji je javno koristio tu frazu, a da to nikome nije bilo sme-
$no - kao §to biste se u neka druga vremena osecali kao ¢lan neke
porodice ili plemena. Jo$ jednom u svojoj svesti postajete ono $to
u svom bi¢u inace jeste. U poredenju sa iluzijom o samodovoljnim
i nezavisnim osobama u robnom drustvu, ta svest je istinita. Zaista
niste nista drugo nego doktorova Zena, ¢lan fakultetskog veca ili
verski ekspert. Ali, kao pozitivitet, negativna istina postaje laz. Sto
je osecaj za drustvenu podelu rada nefunkcionalniji, to se subjekt
tvrdoglavije drzi onoga $to mu namece njegova drustvena sudbi-
na. Otudenost postaje bliskost, dehumanizacija ljudskost, a i§¢eza-
vanje subjekta negova potvrda. Socijalizacija ljudskih bi¢a danas
ovekovecuje njihovu asocijalnost, a da ni oni asocijalni ne mogu
da laskaju sebi da su ljudska bica.

II. Zakonska stavka

Ono $to su nacisti uradili Jevrejima bilo je neizrecivo: jezik za
to nema redi, zato $to ¢ak i masovno ubistvo, naspram njegove bri-
zljive isplaniranosti, sistematic¢nosti i totalnosti, zvuci kao nesto iz
starih, dobrih dana serijskih ubica. A opet treba prona¢i izraz, ako
bi njegove zrtve, u svakom slucaju, suvise brojne da bi se njihova
imena mogla upamtiti, trebalo postedeti prokletstva da ih se vise
niko ne seca. I tako je nastao engleski izraz ,genocide®. Ali, time §to
je kodifikovano, kao u Medunarodnoj deklaraciji o ljudskim pravi-
ma, ono neizrecivo je, u ime protesta, postalo samerljivo. Time $to
je uzdignuto u koncept, njegova mogucnost je prakti¢no priznata:
kao institucije koju treba zabraniti, odbaciti, razmotriti. Jednog da-
na bi se na forumu Ujedinjenih nacija mogla povesti diskusija da li

293



I. Key people’

Umisljeni tip, koji o sebi stice neki sud samo kada dobije potvr-
du za ulogu koju igra u kolektivima, koji to nisu, ve¢ postoje samo
kolektiviteta radi; delegat s trakom (svastikom) oko ruke, vesti go-
vornik, koji svoje izlaganje zadinjava zdravim smislom za humor i
najavljuje zakljucak jednim ,A sada bih voleo..."; dobrotvorna hije-
na i profesor koji leti s jednog kongresa na drugi — svi oni su neka-
da nailazili na podsmeh, kao naiv¢ine, provincijalci i malogradani.
Danas je svaka sli¢nost sa satirom iz XIX veka nestala; princip se,
sa smrtnom ozbiljno$¢u, prosirio s karikatura na celu burzoasku
klasu. Ne samo da su njeni ¢lanovi podvrgnuti neprekidnoj dru-
$tvenoj kontroli, kroz konkurenciju i kooptiranje u njihovim pro-
fesionalnim Zivotima, ve¢ su se i njihovi privatni Zivoti apsorbovali
u postvarene formacije u koje su se svi meduljudski odnosi stvrd-
nuli. Razlozi su, pre svega, sirovo materijalni: samo oni kojima se
dopusti da ¢asno sluze zajednici, takvoj kakva je, kojima uspe da
stupe u neku priznatu grupu, makar to bila samo masonerija dege-
nerisana u kuglaski klub, mogu steéi poverenje koje dobro dode u
lovu na kupce i klijente, i koje moZe doneti neku sinekuru. Ugledni
gradanin se viSe ne moze kvalifikovati samo na osnovu bankovnog
racuna, ¢ak ni ¢lanarine koju placa svojoj organizaciji; on mora da
donira svoje srce i dusu, kao i svoje slobodno vreme, koje mu pre-
ostaje od nekog predatorskog posla, kao predsednik ili blagajnik
komiteta, u koji je napola namamljen, a napola zakopan. Za njega
viSe nema nade, osim obavezne klupske ¢itulje, kada ga sustigne sr-
Cani udar. Ne biti ¢lan neCega izaziva sumnju: kada traZite natura-
lizaciju, od vas se izricito zahteva da navedete u koja ste udruzenja
uclanjeni. To se, medutim — racionalizovano kao spremnost poje-
dinca da odbaci svoj egoizam i posveti se celini, koja, opet, nije nista
drugo nego objektivizacija egoizama — odrazava i na ponasanje lju-
di. Nemo¢na, u nadmoc¢noj organizaciji, individua dozivljava sebe

! Eng., ,Kljuéni ljudi®.

292

izostavlja medijum misli, samo varvarska zabludelost,
subjektivitet ispraznjen od samog sebe i koji zato sebe
pogresno uzima za svoj objekt. Sto je nistavnost onoga
§to prolazi kao ,duh” potpunija — a u bilo ¢emu manje
lisenom duha prosveéeni subjekt bi odmah prepoznao
sebe — utoliko se lakse smisao koji se tu otkriva, i koji
zapravo potpuno izostaje, pretvara, istorijski, ako ne
nuzno i klini¢ki, u nesvesnu, prisilnu projekciju raspa-
dajuceg subjekta. On bi hteo da svet podseca na nje-
govo sopstveno raspadanje: zato se bavi rekvizitima i
losim Zeljama. ,Tre¢a mi zagleda u dlan/ Hoce da vidi
kako propadam!“®® U okultnom, duh stenje pod vlasti-
tim jarmom, kao neko zatecen usred ko$mara, ¢ije mu-
ke pojacava to $to zna da sanja, a ipak ne moze da se
probudi.

V. Nasilnost okultizma, kao i kod fasizma, s kojim je po-
vezan misaonim obrascem sli¢nim antisemitizmu, nije
samo paticka. Ona se pre sastoji u tome $to u ¢ude-
snim lekovima niZeg ranga, u slikama pokrivalicama,
da tako kaZzemo, svest gladna istine zamislja kako se
ova moze pronaci u mracno prisutnoj spoznaji koju
joj zvanini progres, u svim svojim oblicima, namer-
no uskracéuje. Re¢ je o spoznaji da drustvo, time $to
prakti¢no iskljucuje svaku moguénost spontanog pre-
okreta, gravitira ka totalnoj katastrofi. Realna apsurd-
nost se reprodukuje u onu astrolosku, koja neprozirnu
povezanost stranih elemenata — nista nije udaljenije
od zvezda - isti¢e kao znanje o subjektu. Pretnja koja
se Cita iz konstelacija podseca na onu istorijsku, koja

8 Stihovi iz pesme Clemensa Brentana (1778-1842), ,Ich kenn ein Haus, ein
Freudenhaus..“ (1816). Adorno citira po se¢anju i gresi samo u prvoj reci: ,Die
dritte (treéa; ispravno, Die eine, jedna) liest mir aus der Hand / Sie will mein Un-
gliick lesen..

281



se najavljuje upravo kroz nesvesno, kroz odsustvo su-
bjekta. To da je svako potencijalna Zrtva celine, koja
se sastoji isklju¢ivo od sdmih ljudi, ovi mogu podne-
ti samo ako tu celinu prebace sa sebe na nesto sli¢no,
ali spoljasnje. Kroz jadne besmislice koje upraznjavaju,
kroz svoju ispraznu uzasnutost, oni uspevaju da daju
oduska svom smusenom jadu, svom grubom strahu od
smrti, ali opet tako §to nastavljaju da ga potiskuju, $to
je nuzno, ako Zele da prezive. Prekid linije Zivota, koji
ukazuje na pritajeni rak, prevara je samo tamo gde se
navodno vidi, na dlanu pojedinca; tamo gde se uzdr-
Zavaju od davanje dijagnoze, u odnosu na kolektiv, to
bi bila istina. Okultiste s razlogom privlace detinjasto
¢udovi$ne fantazije prirodnih nauka. Zbrka koju ove
prave sa svojim emanacijama i izotopima uranijuma
jeste krajnja jasnoéa. Misti¢ni zraci su skromni nago-
vestaji onih tehnickih. Praznoverje je znanje, zato $to
sve znake destrukcije, rasute po celoj povrsini drustva,
uzima zajedno; i ono je ludost, zato §to sa svom svojom
teznji ka smrti i dalje naginje iluziji: o¢ekivanju da bi
preobraZeni oblik drustva izmestenog u nebesa mogao
biti odgovor, koji moZze doneti samo proucavanje onog
stvarnog.

VI. Okultizam je metafizika za budale.®® Nizerazred-
nost medijuma nije nista nasumicnija od apokrifne tri-
vijalnosti njihovih otkrivenja. Jo$ od ranih dana spi-
ritizma, komunikacija sa onostranim se svodila na po-
zdrave od mrtve bake i proricanje skorog putovanja. Iz-
govor da svet duhova ne moze preneti slabasnom ljud-

% Aluzija na ¢uvenu izreku ,Antisemitizam je socijalizam za budale (Der
Antisemitismus ist der Sozialismus der dummen Kerle)®, koja se pogresno pripisi-
vala nemackom socijalisti Augustu Bebelu (Ferdinand August Bebel, 1840-1913),
ali koja potice od austrijskog politi¢ara Ferdinanda Kronavetera (Ferdinand Kro-

nawetter, 1838-1913).

282

Dodatak

Urednicki pogovor za ,Dodatak® tomu 4, Sabranih de-
la Teodora V. Adorna (Gesammelte Schriften, Band 4,
Minima moralia, ,Anhang"):

Adornova knjiga Minima moralia prvi put je objavlje-
na 1951, u izdanju Suhrkamp Verlag (Berlin-Frankfurt).
Surhkamp je objavio drugo, redigovano izdanje, u
Frankfurtu, 1962. Verzija iz poslednjih dve hiljade
primeraka tog izdanja (7-9.000), iz 1964, poslednja
je verzija teksta obavljena za autorovog Zivota; ovaj
reprint sledi to izdanje. Adorno je, u nekoliko navrata,
izbacio iz rukopisa manji broj tekstova. Njegovi
razlozi su varirali: ponekad se rukovodio ukupnom
strukturom knjige, a ponekad nastojao da izbegne
ponavljanje sadrzaja. Posto Adorno ni u kom slucaju
nije hteo da se distancira od onoga $to je napisao,
urednik Sabranih dela veruje da je odluka da se ovi do
sada neobjavljeni tekstovi ukljuce u obliku dodatka
ispravna.

Rolf Tideman (Rolf Tiedemann), novembar, 1979.

291



153. Na kraju

Jedina filozofija s kojom bi se moglo odgovorno stati naspram
ocaja, bila bi ona koja pokusava da sve stvari prikaze onako ka-
ko izgledaju sa stanoviSta spasenja. Spoznaja nema drugog svetla
osim onog koje spasenje baca na svet; sve drugo iscrpljuje se u nak-
nadnim rekonstrukcijama (Nachkonstruktion) i ostaje deo tehnike.
Mora se razviti perspektiva koja svet izmesta iz sebe, koja ga otu-
duje, otkriva njegove naprsline i pukotine, prikazuje siroma$nim
i izobli¢enim, kao $to Ce se jednog dana ukazati pod mesijanskom
svetlos¢u. Steci takvu perspektivu, bez samovolje i nasilja, samo
na osnovu dodira sa stvarima, jedini je zadatak misli. To je nesto
najprostije, zato §to stanje neopozivo nalaze takvu spoznaju, u stva-
ri, zato Sto savrSena negativnost, kada se jednom potpuno sagleda,
prikazuje izokrenutu sliku svoje suprotnosti. Ali, to je i sasvim ne-
moguce, zato $to podrazumeva stanoviste koje je, makar za dlaku,
izmesteno iz zaaranog kruga postojeceg, a znamo da se svaka spo-
znaja, da bi bila obavezujuca, mora ne samo oteti od postojeceg vec
i da, upravo zato, mora biti obeleZena istim onim poremecajima i
bedom kojima pokusava da umakne. Sto se neka ideja, u ime ne-
uslovljenosti, strastvenije otima iz svoje uslovljenosti, utoliko se
nesvesnije i zato pogubnije predaje svetu. Ona mora da, zbog onog
moguceg, shvati ¢ak i sopstvenu nemoguénost. U odnosu na zahte-
ve koji se tako postavljaju pred misao, pitanje realnosti ili nereal-
nosti spasenja je skoro nevazno.

(1951)

290

skom umu vise nego $to ovaj moze da primi, jednako je
apsurdna i predstavlja pomoc¢nu hipotezu paranoi¢nog
sistema: lumen naturale (lat., ,prirodna svetlost®, zdrav
razum) ipak teZi necemu viSem nego §to su posete pre-
minuloj baki, a ako duhovi to ne Zele da uvaze, onda
su oni samo neotesani goblini, s kojima je najbolje od-
mah prekinuti svaki kontakt. Tupavo prirodni sadrzaj
natprirodne poruke odaje njenu neistinu. Dok u ono-
stranom tragaju za onim $to su izgubili, sve $to tamo
pronalaze je vlastita niStavnost. Da ne bi izgubili kon-
takt sa sumornom svakodnevnicom, u kojoj se, kao ne-
popravljivi realisti, osecaju kao kod kuce, oni prilago-
davaju smisao kojim se okrepljuju besmislu pred kojim
beze. Bezvredna magija nije nista drugo nego bezvred-
na egzistencija, koju ova samo osvetljava. To je ono §to
prozai¢no ¢ini tako zgodnim. Cinjenice koje se od date
stvari razlikuju samo po tome §to nisu Cinjenice, uzdi-
7u se u Cetvrtu dimenziju. Njihovo nebice je njihov je-
dini qualitas occulta (lat., skriveni kvalitet). One snabde-
vaju slaboumne pogledom na svet. Astrolozi i spiritisti
nude nagle i drasti¢ne odgovore na svako pitanje, koji
ni$ta ne reSavaju, osim §to svojim grubim premisama
sprecavaju svako moguce resenje. Njihova oblast uz-
viSenog, koju predstavljaju po analogiji sa svemirom,
ne mora se promisljati nista vise nego neka stolica ili
vaza s cvecem. To samo pojacava konformizam. Onom
postojecem nista se ne svida vise od ideje da samo po-
stojanje, kao takvo, treba da bude smisao.

VII. Velike religije su ili obe¢avale spasenje mrtvih u ti-
$ini, kao jevrejska nakon zabrane slika, ili su propove-
dale uskrsnuce tela. One su ozbiljno shvatale neodvo-
jivost duhovnog i telesnog. Nije bilo nijedne namere,
ni¢eg ,duhovnog®, $to ne bi na neki naé¢in pocivalo u

283



telesnoj percepciji i za uzvrat tezilo telesnom ispunje-
nju. Za okultiste, koji sebe vide iznad ideje o uskrsnuéu
i koji zapravo ne Zele spasenje, sve to je suvise sirovo.
Njihova metafizika, koju ¢ak ni Haksli vise ne moze
da razlikuje od metafizike, poé¢iva na aksiomu: ,Dusa
se visoko u nebesa izvija/ dok telo na kau¢u pociva.?°
Sto je duhovnost Zivahnija, utoliko vise je mehanicka:
¢ak je ni Dekart nije odvojio tako precizno. Podela ra-
da i postvarenje dovode se do ekstrema: telo i dusa se
odsecaju jedno od drugog u, da tako kazemo, vecitoj
vivisekciji. DuSa samo treba da otrese prasinu sa sebe,
da bi tamo u viSim regionima nastavila sa svojom Zi-
vom aktivnoscu, upravo u tacki u kojoj je bila prekinu-
ta. Ali, u takvoj deklaraciji o nezavisnosti, dusa se pre-
tvara u jeftinu imitaciju onoga od ¢ega se lazno oslobo-
dila. Umesto uzajamnog delovanja, koje je priznavala
c¢ak i najrigidnija filozofija, uspostavlja se astralno te-
lo, taj sramni ustupak koji opredmeéeni duh ¢ini svojoj
suprotnosti. Koncept ¢istog duha moze se shvatiti sa-
mo kroz parabolu tela, koja ga u isti mah ukida. SAmo
postvarenje duhova je njihova negacija.

VIIL Okultisti grme protiv materijalizma. Ali, oni Zele
da izvagaju astralno telo. Oni na predmet svog intere-
sovanja gledaju kao na nesto $to u isti mah prevazilazi
mogucnost iskustva i $to treba doziveti. Sve treba iz-
vesti strogo nauc¢no; $to je podvala veca, to se pazljivi-
je kontrolisu uslovi eksperimenta. Pompeznost nau¢ne
provere se dovodi ad apsurdum (do apsurda), jer nema
Sta da se proverava. Isti racionalisticki i empiristicki
aparat, koji rasteruje sve duhove, koristi se za njihovo

* Doslovan prevod stihova iz pesme Das Kanapee, popularnog lagera, ano-
nimnog autora, koji se pojavio u Berlinu oko 1873. U originalu ,Die Seele schwin-
get sich wohl in die H6h’ juchhe, der Leib, der bleibet auf dem Kanapee...

284

kao spasonosno, i time na opravdavanje status quo, nekad i sad. Na
osnovu uvida u, recimo, osakacenost Zena u patrijarhalnom dru-
$tvu, u nemogucénost uklanjanja antropoloske deformacije bez nje-
nih preduslova, upravo bi neki neumoljivi dijalekticar, bez iluzija,
mogao da usvoji stanoviste staresSine domacinstva i govori u prilog
daljeg postojanja patrijarhalnih odnosa. U tome nece oskudevati
u valjanim razlozima, kao §to je nemoguénost uspostavljanja bitno
drugacijih odnosa u datim uslovima, niti same ljudskosti prema po-
tlatenima, koji moraju da plate ceh laZznog oslobodenja; ali, svaka
takva istina postajala bi samo ideologija u sluzbi muskih interesa.
Dijalekticar je svestan nesrece i napustenosti starih usedelica, ono-
ga §to je u rastancima ubistveno. Ali, time §to neromanti¢no daje
prednost objektiviziranom braku nad prolaznim strastima, neponi-
Stenim zajednickim Zivotom, on se pretvara u zastupnika onih koji
pristaju na brak po cenu osecanja, koji vole ono za §ta su se venca-
li, naime, apstraktni vlasni¢ki odnos. Poslednja re¢ te mudrosti bila
bi da osoba u stvari nije toliko vazna, samo ako se prilagodi datoj
konstelaciji i radi ono $to se od nje trazi. Da bi se zastitio od tog
iskusenja, prosve¢enom dijalekti¢aru je potrebna neprekidna sum-
nja u svaki apologetski, restaurativni element, koji je, medutim, i
sam deo nenaivnosti. Pretnju od pada refleksije u nerefleksivnost
odaje nadmenost koja stavlja u pogon dijalekti¢ki metod i govori
kao da je on sam neposredna spoznaja celine, koju upravo principi
dijalektike iskljucuju. Prelazi se na stanoviste celine, da bi se svaki
konkretan negativni sud protivnika odbacio onim didaktickim ge-
stom koji kaZe, ,nisam tako mislio®, i istovremeno saseklo kretanje
koncepta, zaustavila dijalektika, pozivanjem na neodoljivu teZzinu
¢injenica. Nevolju izaziva thema probandum (lat., dokazna tema):
dijalektika se koristi, umesto da joj se prepusti. Tako se suverenitet
dijalekticke misli vraca u predijalekticki stadijum: u smireno obja-
$njavanje Cinjenice kako svaka stvar ima dve strane.

289



alnu negaciju negacije, nalazi pod skoro neizbeznom prisilom da,
makar u mislima, loSe staro zameni ne¢im jo$ nepostoje¢im. Du-
bina s kojom prodire u objektivnost, pla¢a se ucescem u lazi da je
ve¢ sdma objektivnost istina. Time §to se striktno ogranicava na
ekstrapolaciju stanja oslobodenog privilegija iz onog kojem, kroz
istorijski proces, duguje privilegiju postojanja, ono se priklanja re-
stauraciji. To se odrzava i na privatnu egzistenciju. Hegel joj je pri-
govarao zbog njene niStavnosti. Puka subjektivnost, koja insistira
na Cistoti vlastitog principa, nuzno se zaplice u antinomije. Ona se
razbija na komade, zbog sopstvene pakosti, licemerja i pokvareno-
sti, u meri u kojoj se ne objektivizuje u drustvu i drzavi. Moral, kao
autonomija zasnovana na ¢istoj samoizvesnosti, ¢ak i sama savest,
samo je privid. Ako ,nema niceg eticki stvarnog“,91 onda je, kao u
Filozofiji prava (Hegel), logi¢no da brak stoji iznad savesti, a da se
ovoj drugoj, ¢ak i na sopstvenom nivou, koji je Hegel, kao i roman-
ticari, definisao kao ironiju, prigovara zbog ,subjektivne oholosti®,
u dvostrukom smislu. Taj motiv dijalektike, koji deluje kroz sve
slojeve sistema, u isto vreme je istinit i neistinit. Istinit, zato §to
razotkriva zasebno kao neophodnu iluziju, laznu svest onoga $to
je odvojeno, §to postoji samo za sebe i ni na trenutak za celinu; a
tu laznu svest moze da razgradi samo snaga celine. Neistinit, zato
$to je motiv objektivizacije, ,ospoljavanje®, degradiran u puku ra-
cionalizaciju, u izgovor za burzoasko samopotvrdivanje subjekta,
sve dok je objektivnost, koju misao vidi kao suprotnost losem su-
bjektivnom, neslobodna i dok zaostaje za kritickim radom subjek-
ta. Re¢ ospoljavanje, koja spasenje od privatne samovolje oc¢ekuje
od poslusnosti privatne volje, priznaje, tako §to se naglaseno dr-
zi onog spoljasnjeg, kao neceg institucionalno suprotstavljenog su-
bjektu, uprkos svom pozivanju na pomirenje, trajnu nepomirljivost
subjekta i objekta, koja je, sa svoje strane, tema dijalekticke kritike.
Cin samoospoljavanja se svodi na odricanje, koje je Gete opisao

! G. W. F. Hegel, Phidnomenologie des Geistes, ed. Lasson, Leipzig 1921, str.
397.

288

podmetanje onima koji viSe ne veruju u sopstveni ra-
zum. Kao da svaki elementarni duh ne bi mogao zaobi-
¢iklopke koje tim neuhvatljivim stvorenjima postavlja
dominacija nad prirodom. Ali, okultisti ¢ak i to uspe-
vaju da pretvore u prednost. Posto duhovi ne vole kon-
trolu, zbog njih, usred svih mera predostroznosti, vra-
ta moraju ostvariti otvorena, tako da se mogu pojaviti
bez ometanja. Naime, okultisti su praktican svet. Njih
ne vodi ptika radoznalost, oni traze savet. Od zvezda
do buducih transakcija vodi samo jedan korak. Infor-
macije se obi¢no svode na lose izglede nekog sirotog
poznanika, koji se nadao necemu boljem.

IX. Najveci greh okultizma je zagadivanje duha i posto-
janja, pri ¢emu ovo drugo postaje samo atribut duha.
Dubh izranja iz postojanja, kao organ koji bi trebalo da
odrzi Zivot. Posto se postojanje odrazava u duhu, ovaj
se u isti mah izokreée u nesto drugo. Ono postojece se
negira se¢anjem na sebe. Takva negacija je element du-
ha. Pridati mu opet pozitivnu egzistenciju, makar i vi-
Seg reda, znadi izruciti ga onome ¢emu se suprotstavlja.
Kasnija burzoaska ideologija pravi od duha ono $to je
bio jo$ u preanimizmu, bice za sebe, oblikovano dru-
$tvenom podelom rada, rascepom na manuelni i inte-
lektualni rad, u kontekstu svesne dominacije nad onim
prvim. U konceptu duha, koji postoji za sebe, svest on-
toloski opravdava i proglasava ve¢nom privilegiju na
kojoj ovaj pociva, tako $to ga predstavlja nezavisnim
od drustvenog principa. Takva ideologija eksplodira u
okultizam: moglo bi se re¢i da je okultizam u stvari
idealizam, koji napravio pun krug. Upravo na osnovu
rigidne antiteze izmedu bica i duha, ovaj drugi postaje
zasebni odeljak bi¢a. Ako je idealizam promovisao Ide-
ju u korist celine, da bi bice bilo duh i da bi duh posto-

285



286

jao, okultizam iz toga izvlaci apsurdan zakljucak, da je
sdmo postojanje odredeno bice: ,Postojanje, u skladu
sa svojim postajanjem, natkriljuje celo bice s ne¢im od
nebiéa, tako da se to nebice shvata kao prosto jedinstvo
s bicem. Nebice ugradeno u bice, ¢injenica da konkret-
na celina ima formu biéa, odnosno neposrednosti, kon-
stitui$e odredenost kao takvu.” (Hegel, Nauka logike, I)
Okultisti doslovno shvataju nebi¢e kao ,prosto jedin-
stvo s bicem", a njihova vrsta konkretnosti je lazna pre-
¢ica koja vodi od celine ka odredenosti, koja na ra¢un
celine moze reé¢i kako samim tim $to je jednom odre-
dena, ne moze vise biti celina. Oni porucuju metafizici,
Hic Rhodus, hic salta (lat., dokaZi se): ako se filozofsko
ucesce duha u postojanju moze odrediti, onda na kra-
ju, osecaju oni, svako nasumicno, rastrkano postoja-
nje moze sebe dokazati kao poseban duh. Samim tim,
ucenje o postojanju duha, krajnja egzaltacija burZzoa-
ske svesti, ve¢ bi teleoloski podrazumevala veru u po-
stojanje duhova, svoju krajnju degradaciju. Pomak ka
postojanju, uvek ,pozitivan® i apologetski prema sve-
tu, u isto vreme podrazumeva tezu o pozitivnosti duha,
njegovo zaustavljanje, transpoziciju apsolutnog u po-
javno. To da li je ceo pojmljivi svet, kao ,proizvod, za-
pravo duh ili je bilo koja stvar neka vrsta duha, postaje
nevazno, a svet-duh se izokrece u duh najviseg ranga,
u andela ¢uvara postojeéeg poretka, liSenog svakog du-
ha. Okultisti Zive od toga: njihov misticizam je enfant
terrible (fr., ,nemoguce dete“) Hegelovih misti¢nih mo-
menata. Oni vode spekulaciju u prevarantski bankrot.
Time $to odredeno bice proglasavaju za duh, oni pod-
vrgavaju objektivizirani duh proveri postojanja, koja
se mora pokazati negativnom. U tome nema nikakvog
duha.

152. Cuvajte se zloupotrebe

Dijalektika potice iz sofistike, kao postupak koji u diskusiji tre-
ba da uzdrma dogmatske tvrdnje i, kako to javni tuzioci i komicari
vole da kaZzu, da slabiju re¢ ucini jatom. Ona se kasnije, naspram
philosophia perennis (drevna osnova svake filozofije), razvila u pere-
nijalni (nepresusni) kriticki metod, utociste svake misli potlacenih,
¢ak i one koju ovi nikada nisu mislili. Ali, kao nacin da se bude u
pravu, ona je od samog pocetka bila i sredstvo dominacije, formal-
na tehnika apologije, nezainteresovana za sadrZaj, na usluzi svako-
me ko je mogao da plati: princip stalne i uspesne promene strana.
Njena istina ili neistina se, prema tome, ne nalazi u metodi kao
takvoj, ve¢ u njenoj nameri, u okviru istorijskog procesa. Rascep
hegelijanske $kole na levicu i desnicu pocivao je na dvosmislenosti
teorije, niSta manje nego na politickoj situaciji u periodu neposred-
no pre 1848. Dijalektika ne obuhvata samo marksisticko ucenje, da
proletarijat, kao apsolutni objekt istorije, postaje njen prvi drustve-
ni subjekt, sposoban da ostvari svesno samoodredenje ¢ovecanstva,
vel i Salu, koju je Gistav Dore (Gustav Doré) stavio u usta jednom
parlamentarnom predstavniku ancien regimé (starog rezima): da
bez Luja XVI nikada ne bi bilo ni Revolucije, prema trome, njemu
treba zahvaliti na ljudskim pravima. Negativna filozofija, taj uni-
verzalni rastvarad, stalno rastvara i sam rastvarac. Ali, novi oblik,
koji navodno obuhvata i rastvoreno i rastvarac, u antagonistickom
drustvu se nikada ne moZe pojaviti u ¢istom stanju. Naime, sve dok
rezim uspeva da se reprodukuje, stari kvalitet ¢e se uvek iznova, u
sirovom obliku, pojavljivati u razlaganju samog rastvaraca: u ra-
dikalnom smislu, tu nema nikakvog skoka. To bi pre svega morao
da bude neki oslobadaju¢i dogadaj. Posto se dijalekticko odredenje
novog kvaliteta uvek vidi upuceno na mo¢ objektivne tendencije,
koja prenosi ¢ini dominacije, ono se, kad god postigne konceptu-

287



